








São Paulo, 2025



Copyright © Editora Recriar, 2025.
Todos os direitos reservados e protegidos pela Lei nº 9.610, de 19/02/1998.

É expressamente proibida a reprodução total ou parcial deste livro, por quaisquer 
meios (eletrônicos, mecânicos, fotográficos, gravação e outros), sem prévia 

autorização, por escrito, da editora.

Direção geral Iago Freitas Gonçalves

Equipe editorial André Yuri Abijaudi
Flávio Santana
Giovanna Sarto
Iago Freitas Gonçalves
Matheus Carmo

Revisora responsável Giovanna Sarto

Preparação de texto Flávio Santana

Capa e diagramação Talita Almeida

Conselho editorial Dra. Karen Colares (FAJE)
Dra. Sandra Duarte (PUC Goiás)
Dra. Odja Barros (EST)
Dra. Elisa Rodrigues (UFJF) 
Dra. Marina Correa (PUC-SP)

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)

B894c  BRUN, Marli.
VIII Congresso Latino-americano de Gênero e 
Religião / Daniéli Busanello Krob; Marli Brun; 
Sabrina Senger. São Paulo: Editora Recriar, 2025.

258 p. 21 cm. 

Inclui referências bibliográficas 
ISBN: 978-65-5372-171-5

1. Teologia feminista 2. Estudos de gênero  
3. América Latina

I. Título
CDD: 260



Sumário

Apresentação	 7
Sabrina Senger
Marli Brun
Daniéli Busanello Krob

Capítulo 1. Liberdades clandestinas	 13
Marilú Rojas Salazar

Capítulo 2. A escolha pela criticidade:  
“outro mundo é possível”	 21
Rosângela Angelin

Capítulo 3. Gênero e religião:  
liberdade-identidade-criticidade 	 35
Silvia Regina de Lima Silva

Capítulo 4. Tecendo a existência com fios quebrados  
e queimados em Abya Yala	 43
Sofía Chipana Quispe

Capítulo 5. Algumas propostas ecofeministas para  
a construção de processos críticos e de mudança	 61
Cinthia Méndez Motta

Capítulo 6. Orfa, a mulher que volta à  
sua tradição ancestral: uma leitura hermenêutica  
negra e feminista de Rute 1	 75
Maricel Mena-López

Capítulo 7. A verdade que comunicam os corpos 	 93
Angélica Bernate Rojas

Capítulo 8. O ministério da mulher cananeia que  
facilitou a compreensão da salvação em Mateus (15:21-28) 	 103
Mercedes L. García Bachmann

Capítulo 9. Identidades de gênero e diversidade sexual:  
uma genealogia sobre políticas, direitos e produção  
de conhecimento	 123
Andrea S. Musskopf



Capítulo 10. Mulheres no semiárido brasileiro: participação, 
autonomia e liberdade na construção da justiça ambiental	 147
Waneska Bonfim

Capítulo 11. Mobilidade de brasileiras nas guianas:  
a conexão entre migração e violência doméstica	 159
Osvaldina dos Santos Araujo 

Capítulo 12. “Livre para ir e ir: migração, direitos  
e trabalho” – uma perspectiva colombiana	 175
Flor Esther Sánchez Murcia

Capítulo 13. Teorias feministas, práticas de cuidado  
e religião: um encontro (im)possível? 	 189
Liége Costa da Silva
Manueli Tomasi
Rosemarie Gartner Tschiedel

Capítulo 14. Identidades, sociabilidades e diversidades  
na contemporaneidade brasileira	 201
Celso Gabatz
Marcelo Ramos Saldanha

Capítulo 15. Gênero, feminismos, religião  
e sustentabilidade	 215
Alvori Ahlert
Graziela Rinaldi da Rosa

Capítulo 16. Yabás: o sagrado negro e feminino  
em diálogo com as epistemologias das macumbas	 235
Indiara Tainan
Lucilene Athaide
Margarete Fagundes Nunes
Yalorixá Isabel Cristina Passos (Mãe Bel de Oyá)

Sobre as autoras e autores	 245

Índice remissivo	 253



Apresentação

Sabrina Senger
Marli Brun

Daniéli Busanello Krob

Com muita alegria apresentamos a obra que reúne me-
mórias e produções de participantes do VIII Congresso 
Latino-Americano de Gênero e Religião da Faculdades EST, 
realizado entre os dias 22 e 25 de agosto de 2023, na cidade de 
São Leopoldo (RS), Brasil. O evento é promovido pelo Programa 
de Gênero e Religião (PGR-EST) e pelo Núcleo de Pesquisa de 
Gênero e Religião (NPG), do Programa de Pós-Graduação em 
Teologia da Faculdades EST, e acontece a cada dois anos. 

A realização do Congresso faz parte do Projeto “Desmantelando 
os Fundamentalismos: a Justiça de Gênero como caminho para a 
vida digna”, desenvolvido pelo PGR-EST e apoiado pela Act Igreja 
Sueca. Além disso, a oitava edição contou com recursos oriundos 
da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio Grande do 
Sul – FAPERGS, e com a mobilização de recursos humanos através 
do Programa de Justiça de Gênero e Empoderamento de Mulheres 
- que integra o Departamento de Teologia, Missão e Justiça da 
Federação Luterana Mundial - FLM; e do Programa para a América 
Latina da Igreja Evangélica Luterana na América – ELCA.

A realização dos Congressos Latino-Americano de Gênero 
e Religião tem demostrado a cada edição sua relevância e ex-



8

pertise em articular saberes do campo acadêmico – em suas 
diversas áreas do conhecimento, com o campo religioso, de 
movimentos e grupos sociais e feministas, economia justa e 
solidária, e expressões de arte e cultura. Além de cumprir um 
papel de aproximar estes saberes, também são produzidos co-
nhecimentos em torno dos eixos temáticos, que contribuem 
com a discussão de gênero, religião, justiça e direitos na América 
Latina e no Caribe.

A edição de 2023 foi marcada pelo reencontro presen-
cial após o período pandêmico, e teve como eixos temáticos: 
Liberdade – Identidade – Criticidade. Essa tríade conceitual 
organizou os debates e as metodologias propostas, provo-
cando as pessoas participantes a refletirem criticamente sobre 
as práticas e produções teológicas, os sistemas de opressão de 
gênero e os desafios contemporâneos à justiça social, ambiental 
e epistêmica.

O eixo Liberdade foi debatido a partir da perspectiva de 
corpos e territórios em luta por dignidade e autonomia, enfati-
zando as tensões e violências colocadas pelos fundamentalismos 
religiosos e políticos. Já o eixo Identidade buscou compreender 
as diversidades identitárias enquanto potências de resistência, 
considerando especialmente os marcadores de raça e etnia, se-
xualidade, gênero e espiritualidades. Por fim, o eixo Criticidade 
retomou o legado da pedagogia freiriana e das epistemologias 
do Sul para reiterar a construção coletiva de saberes e práticas 
transformadoras, a partir de um lugar de diálogo, denúncia e 
reconstrução comunitária.

Com a participação de aproximadamente 350 pessoas 
oriundas de diversos países da América Latina, África do Sul, 
Europa e Estados Unidos, o congresso promoveu 16 Grupos de 



9

Trabalho, além de conferências, painéis, performances artísticas 
e espaços de espiritualidade. A metodologia colaborativa e o 
diálogo entre saberes acadêmicos, populares e teológicos cons-
tituíram marcos fundamentais do evento. 

Os textos reunidos nesta coletânea apontam para a diversi-
dade de vozes, perspectivas teóricas e engajamentos políticos que 
caracterizaram o VIII Congresso. Entre os temas abordados estão 
o ecofeminismo e as teologias feministas, a justiça ambiental, as 
epistemologias negras e indígenas, as migrações, a diversidade 
de gênero e dissidências sexuais, e a crítica às estruturas patriar-
cais presente em todas as esferas de nossas relações sociais.

A contribuição da Dra. Marilú Rojas Salazar, em Libertades 
clandestinas, propõe uma crítica teológico-feminista ao poder 
normativo dos discursos religiosos. A Dra. Rosângela Angelin, 
por sua vez, reflete sobre a construção da criticidade como ho-
rizonte para a práxis de transformação. Em diálogo direto com o 
tema do evento, a Dra. Silvia Regina de Lima Silva propõe uma lei-
tura entrelaçada das categorias liberdade, identidade e criticidade. 

A partir de uma perspectiva andina e decolonial, Sofía 
Chipana Quispe tece a resistência feminina indígena como 
gesto espiritual e político. O texto da Ma. Cinthia Méndez 
Motta propõe caminhos ecofeministas de enfrentamento à crise 
civilizatória, enquanto a Dra. Maricel Mena López realiza uma 
leitura hermenêutica negra e feminista da narrativa de Rute, 
destacando o papel de Orfa como personagem de retorno às 
raízes ancestrais.

A Pa. Angélica Bernate Rojas aborda a dimensão comu-
nicativa dos corpos como locus teológico e político. A Dra. 
Mercedes L. García Bachmann revisita o ministério da mulher 
cananeia em Mateus 15, como chave hermenêutica para a com-



10

preensão da salvação. Em análise genealógica, Dra. Andrea S. 
Musskopf traça a emergência das políticas e direitos relacio-
nados à diversidade sexual e de gênero. A luta das mulheres no 
semiárido brasileiro é tematizada pela Ma. Waneska Bonfim, 
que articula participação, autonomia e justiça ambiental. A Dra. 
Osvaldina dos Santos Araujo examina as intersecções entre mi-
gração e violência de gênero nas Guianas. Já a Ma. Flor Esther 
Sánchez Murcia contribui com uma perspectiva colombiana 
sobre migração, trabalho e direitos a partir de uma abordagem 
interseccional.

O artigo coletivo de Liége Costa da Silva, Manueli Tomasi 
e Rosemarie Gartner Tschiedel investiga as tensões e conver-
gências entre teorias feministas, práticas de cuidado e religião. 
Os Drs. Celso Gabatz e Marcelo Ramos Saldanha, exploram 
identidades e sociabilidades contemporâneas em contextos 
marcados por diversidade e conflito. O texto de Alvori Ahlert 
e Graziela Rinaldi da Rosa articula os temas de gênero, religião 
e sustentabilidade em chave crítica. Por fim, Indiara Tainan, 
Lucilene Athaide, Margarete Fagundes Nunes e Isabel Cristina 
Passos apresentam uma reflexão sobre as Yabás como expressão 
do sagrado negro e feminino, em diálogo com as epistemolo-
gias das macumbas.

Em conjunto, estes textos oferecem uma contribuição 
diversa e contundente para a transformação das estruturas 
e relações que produzem exclusão, violência e opressão. A 
obra busca não apenas registrar os debates do congresso, mas 
também contribuir para o fortalecimento de redes de pesquisa e 
atuação comprometidas com a justiça de gênero e a construção 
de relações dignas, justas e diversas.



11

Esta obra é, assim, um convite ao aprofundamento crí-
tico e ao diálogo intercultural. Espera-se que as reflexões aqui 
reunidas inspirem novas práticas pedagógicas, políticas e de es-
piritualidade em favor da dignidade, da equidade e da vida em 
plenitude.

Faculdades EST – Programa de Gênero e Religião  
São Leopoldo, abril de 2025.





CAPÍTULO 1 . 

Liberdades clandestinas

Marilú Rojas Salazar

“E espero que nesta mesma hora,
que bem poderia ser a do 

amanhecer,
alguém possa continuar falando
-aqui e ali ou em qualquer outro 

lugar-
sobre o nascimento da ideia de 

liberdade” 
(María Zambrano). 

Introdução

Quando me pediram para falar sobre liberdade, imediata-
mente me preocupei – O que eu poderia dizer sobre liberdade? 
Se for assumida como uma característica inerente aos seres que 
habitam este mundo, contudo, a liberdade é uma reivindicação 
cada vez mais latente nos movimentos feministas e de mulheres 
em geral: Liberdade de andar pelas ruas a qualquer momento, 
liberdade de viver, liberdade de decidir sobre minha corpora-
lidade, liberdade de não ser capturada ou assediada… Com o 
passar dos dias, um pensamento recorrente surgiu junto com a li-
berdade: a clandestinidade. Junto com a clandestinidade, vieram 
à minha mente-corpo-coração os corpos das companheiras de-



14

saparecidas, os corpos clandestinos da violência feminicida, os 
corpos das meninas traficadas, os corpos das sepulturas clan-
destinas que dali clamam por justiça, e o medo que experimentei 
caminhando sozinha pelo canteiro central das ruas em qualquer 
momento. A questão que surge é: O que o debate sobre liberdade 
representa em um país onde mais de 14 mulheres são mortas 
todos os dias, em um país onde mulheres e meninas são seques-
tradas e vendidas como mercadoria? O que significa liberdade 
para as mulheres trans que estão arriscando seus corpos para 
impedir a mineração e a exploração de aquíferos? O que signi-
fica liberdade para uma mulher pobre, preta, indígena, que não 
consegue sustentar sua família? Não há dúvida de que a liber-
dade tem seus privilégios. Aliás, eu mesma falo a partir deles – e 
esse é o limite do meu discurso no meio de uma conferência 
sobre religião e gênero como a que estamos agora.

Os tempos em que vivemos agora são tempos em que es-
tamos novamente experimentando uma espécie de liberdade na 
clandestinidade, pelo menos no meu país, porque os sistemas 
políticos e religiosos estão retornando a fundamentalismos 
politicamente e religiosamente corretos, e a liberdade tem um 
preço a ser pago – ou então a pessoa escolhe viver na clandes-
tinidade. E o preço é a vida, um corpo jogado em uma lixeira 
ou desaparecimento forçado. O que estamos dispost@s a pagar 
para ser livres?

É falado sobre liberdade de pensamento crítico no fe-
minismo e nas teorias queer/cuir. É falado de liberdade para 
fazer hermenêutica crítica de género. Fala-se sobre liberdade 
de expressão. Liberdade acadêmica. Liberdades sexo-género. 
Liberdade no amor. Liberdade no desejo. Liberdade nos rela-
cionamentos... mas pergunto: nós realmente temos liberdade? 
Realmente temos liberdade quando nossas teologias de gênero 



15

e nossas teologias feministas são transformadas em “agenda”, 
ou se tornam categorias vendáveis pelo maior preço, seja uma 
agência que nos promete subsídios, uma ONG que oferece 
financiamento ou um coletivo que, para ser levado a sério, pre-
cisa incluir a categoria de gênero em suas apresentações e ser 
politicamente correta? Por um lado, há um processo de “institu-
cionalização” política das teorias de gênero e, por outro, há um 
crescente desdém dentro das instituições religiosas por aquelas 
pessoas que as defendem. Assim, a clandestinidade aparece 
como o espaço midiático que embala a liberdade.

Liberdades clandestinas 

No campo do Direito Privado, a clandestinidade está espe-
cialmente relacionada à posse; Ou seja, aquela que não pode ser 
conhecida pelo verdadeiro dono, e com o casamento, quando 
não é acompanhada das formalidades de publicidade que a lei 
exige ou no sentido de um clã como família estendida. O casa-
mento entre capitalismo e cristianismo gerou as formas mais 
extremas de violência racista, sexista e elitista, entre muitas 
outras, como afirma Claudia von Werlhof.1 A clandestinidade, 
então, surge contra a natureza sistêmica do patriarcado capi-
talista e do cristianismo neofundamentalista para promover 
liberdades. Parafraseando María Galindo, que apela ao femi-
nismo bastardo2, ouso chamar a liberdade, que prefiro chamar 
de liberdades, como bastardas e clandestinas, porque é na 
clandestinidade que as liberdades emergem, e não para per-
manecerem escondidas, mas para lutar por reconhecimento 
nos espaços públicos, mesmo que à custa da vida dos corpos. 
A vantagem da clandestinidade é que ela não tem um cartão 

1.   Von Werlhof, 2015, p. 65. 
2.   Galindo, 2022. 



16

de cidadania institucionalizado, mas escapa das estruturas ma-
chocráticas3, sejam igrejas, universidades ou estruturas políticas 
de governo. A clandestinidade não permite a colonização das 
liberdades e está em alerta permanente contra a domesticação 
do pensamento crítico. Werlhof faz uma crítica severa ao con-
ceito ocidental de liberdade, pois se baseia na falta de liberdade 
de alguém pela liberdade de outra pessoa e argumenta que a 
liberdade ocidental não é benéfica para as mulheres, para pes-
soas diversas de sexo/gênero, para pessoas com deficiência ou 
pessoas racializadas, ou para a própria natureza; nem mesmo 
para os homens:

Para encontrar a liberdade própria, nós, no Ocidente, 
primeiro teríamos que nos des-fazer de nossa liberdade 
de propriedade privada. Só então surgiria uma oportu-
nidade para o respeito à liberdade dos outros, e para o 
mundo nascer sem que fosse preciso lutar por ele, sem 
que precisasse ser produzido artificialmente… O que 
você pode me dizer sobre o estado da liberdade dentro de 
suas comunidades atualmente?4

A construção artificial da liberdade nos levou à estrutu-
ração de estados livres e igrejas machocráticas que agora nos 
governam em nome de uma liberdade colonial, amordaçada 
e branqueada. Se sabemos que a liberdade é uma construção 
artificial, então precisamos refletir sobre uma proposta descons-
trutiva de liberdades a partir de uma perspectiva feminista e de 
gênero. Mas a liberdade tem um lugar, que não é o Estado, nem 
a academia, e muito menos as instituições. Seu lugar é a clan-
destinidade. E não estou pensando em voltar para o “armário”, 

3.   Galindo, 2022, p. 209. 
4.   Von Werlhof, 2015, p. 185. 



17

mas sim em usar o segredo como uma ferramenta heurística de 
subversão, como tem sido usado por revoluções epistêmicas ao 
longo da história.

As liberdades dentro do feminismo transcendem, diz Gisela 
Kosak, mas incluem a posse total do próprio corpo – corpos se-
xualmente diversos, corpos negros, corpos racializados, corpos 
gordos ou com deficiências –, luta central do ativismo feminista 
de base focado em questões como o feminicídio, direitos sexuais 
e reprodutivos, estupro e assédio. E essas lutas emergem nos es-
paços clandestinos das margens, onde adquirem identidade e 
cidadania, uma cidadania que não é oficial, e sim clandestina.

Amor, desejo, convivência, ter onde dormir e o que comer 
são questões absolutamente ligadas à liberdade nas decisões da 
vida cotidiana, o que justifica a paixão e a atenção militante que 
recebem. Contudo, a liberdade deve ser necessariamente con-
siderada como um espaço de fala e escrita seguro, como uma 
invenção da realidade através da prática política e religiosa, 
como um espaço de solidariedade em meio às diferenças ine-
vitáveis. Contudo, esses espaços ou interstícios são produzidos 
novamente na clandestinidade, pois é aí que eles deixam de ser 
cooptados pelas epistemologias neocoloniais. 

A reafirmação da liberdade por meio do feminismo é uma 
prioridade nesta era de extremismo político-religioso e de en-
fraquecimento do pluralismo em nome de causas como “a 
pátria”, “os pobres”, “o verdadeiro povo”, “a verdadeira igreja” e 
“governos legítimos”. O feminismo sem liberdade estética, polí-
tica, filosófica, teológica e cotidiana é diminuído em militância 
fanática ou exercício burocrático e é cooptado por opções 
autoritárias.5 

5.   Kosak Rovero, 2021.



18

Sofía Mosqueda afirma em sua reflexão sobre a liberdade 
que: “A luta normativa por reconhecimento e acesso ao pleno 
exercício da autonomia é uma espécie de paradoxo da atuali-
dade. Embora a maioria dos movimentos feministas pressionem 
pela legalização do aborto, há divergências quando se trata da 
mercantilização dos corpos femininos: prostituição, porno-
grafia, barriga de aluguel. Posições teóricas se dividem entre 
liberais e radicais, desviando a atenção apenas no discurso para 
a enorme onda de violência que sofremos no país, e com ela a 
exigência automática que se coloca como urgente: não nos ma-
tem”6. Assim, liberdade para milhares de mulheres no México, 
assim como em toda a América Latina e no Caribe, significa 
estar viva. Dessa liberdade que estamos falando hoje, dizemos 
sobre o direito de viver como uma mulher, uma mulher negra, 
uma mulher gorda, uma lésbica ou uma mulher trans — sim-
plesmente mulher que está viva hoje. E estar com vida muitas 
vezes significa viver na clandestinidade.

A Ruâh me enviou para proclamar liberdade aos 
cativos (Is 61.1)

A liberdade é mantida cativa por nossos estados e sistemas 
de governo, cativa por nossas próprias correntes feministas de 
pensamento e por nossas próprias teorias de gênero. Confesso 
que enquanto escrevo estas linhas minha liberdade está cativa 
do que estou dizendo. A liberdade é cativa da economia de 
mercado – e aqui trago a frase de Marcela Lagarde: “A liber-
dade das mulheres começa pelos bolsos”7, se pudermos pagar 
nossas contas, seremos livres. A liberdade também é mantida 
cativa pela linguagem; temos cada vez mais impedimentos de 

6.   Mosqueda, 2019.
7.   Lagarde, 2001, p. 91-92. 



19

falar nossas palavras corretamente sem causar animosidade 
entre nós. E eu me pergunto se é a liberdade que está cativa 
ou se somos nós que somos cativas de nossas próprias teorias e 
ativismo? 

Para que a liberdade seja uma boa notícia, ela terá que 
ser uma figura nômade, seguindo a proposta de Braidotti8, 
que afirma “a categorização do nômade em termos de figu-
ração usando um conceito já definido por Haraway. Em suma, 
uma figuração nada mais é do que um caráter conceitual; Não 
é uma essência nem uma transcendência, mas sim entidades 
múltiplas e mutáveis… O nômade é, portanto, uma figuração, 
um personagem conceitual múltiplo, complexo, contraditório, 
semelhante ao ciborgue de Haraway, à mestiça de Anzaldúa, 
à lésbica de Wittig”9, a bastarda de Galindo ou à dolorida de 
Piedade10 e a vadia e imigrante de Carolina Meloni. A liberdade 
como figuração clandestina assume uma dimensão política 
frente ao medo imposto pela neocolonização e se torna uma 
categoria epistêmica de subversão contrária a todo cativeiro.

Neste congresso, onde gênero e religião se amam clandesti-
namente, libertemos a liberdade que se constrói nos interstícios 
de cada mesa de discussão, em cada canto onde dialogamos, em 
cada espaço onde nossos corpos se juntam para serem politi-
camente incorretos, e construamos teologias clandestinas, não 
colonizadas, não amordaçadas, nem domesticadas. A liberdade 
para @s cativ@s é a liberdade de ser quem somos: feministas, 
lésbicas, trans, queer, deficientes, gays, bissexuais, esquisitas, 
gordas ou morenas, vadias ou mestiças – é isso que somos, e 

8.   Braidotti, 2000. 
9.   Meloni, 2022, p. 251-252. 
10.   Piedade, 2021.



20

nós que somos, proclamaremos com nossos corpos que somos 
uma boa nova, e uma nova boa para todes.

Referências 

ANZALDÚA, Gloria. Light in the Dark. Rewriting Identity, 
Spirituality, Reality. USA: Durke University Press, 2015. 

BRAIDOTTI, Rosi. Sujetos nómades. Corporización y diferencia 
sexual en la teoría feminista contemporánea. Buenos Aires: 
Paidós, 2000. 

GALINDO, María. Feminismo Bastardo. Ciudad de México: 
Editorial Mantis, 2022. 

HARAWAY, Donna. Manifiesto Cíborg. 3. ed. Madrid: Kaótica 
Libros, 2021. 

KOSAK ROVERO, Gisela. La libertad en el feminismo. Letras 
Libres, 30 mar. 2021. Disponível em: https://letraslibres.com/
politica/la-libertad-en-el-feminismo/. Acesso em: 02 ago. 
2023. 

LAGARDE, Marcela. Claves feministas para la negociación en el 
amor. Managua: Puntos de encuentro, 2001. 

MELONI, Carolina. Feminismos Fronterizos. Mestizas, Abyectas y 
Perras. 2. ed. Madrid: Kaótica Libros, 2022. 

MOSQUEDA, Sofía. Una reflexión feminista sobre la libertad. 
Nexos, 07 feb. 2019. Disponivel em: https://economia.nexos.
com.mx/una-reflexion-feminista-sobre-la-libertad/. Acesso 
em:02 ago. 2023. 

PIEDADE, Vilma. Doloridad. Buenos Aires: Mandacaru, 2021. 

VON WERLHOF, Claudia. ¡Madre Tierra o Muerte! Reflexiones 
para una teoría crítica del patriarcado. México: El rebozo, 2015.



CAPÍTULO 2.

A escolha pela criticidade: 
“outro mundo é possível”1

Rosângela Angelin

Considerações iniciais

Os Congressos Latino-Americanos de Gênero e Religião 
têm sido espaços de encontros, vivências, trocas de experiên-
cias e despertar importantes na vida de todas as pessoas que, de 
forma direta ou indireta, têm contato com o evento. Pessoas de 
várias partes do mundo se encontram e produzem um verda-
deiro arco-íris de diversidades, de cores, de dores, de sonhos e 
de propostas concretas de amor e dignidade para a humanidade. 
Entre relatos, partilhas, risos, choros, danças, cantos, orações e 
artes, se consegue reavivar, quiçá, uma das coisas mais lindas 

1.   A frase “um outro mundo é possível” foi cunhada no I Fórum Social Mundial, 
ocorrido na cidade de Porto Alegre/RS (Brasil), no ano de 2001. O referido Fórum foi 
criado por movimentos sociais e organizações da sociedade civil, em contraponto ao 
Fórum Econômico Mundial, ocorrido em Davos (Suíça) que discute temas acerca do 
capitalismo globalizado. “O Fórum Social Mundial expressa a luta contra a ofensiva 
neoliberal, debatendo o impacto da globalização na vida das pessoas. Nasce como 
um ambiente de convergência democrática para reflexões, análises, formulação 
de propostas, trocas de experiências e articulações de movimentos sociais, redes e 
ONGs. O 1° Fórum Social Mundial foi realizado em janeiro de 2001, em Porto Alegre 
(RS) com a participação de mais de 20 mil pessoas de 117 países, que se espalharam 
em oficinas autogestionadas, seminários, conferências, sessões de testemunhos, ativi-
dades culturais e plenárias deliberativas” (Fórum Social Mundial, [s./a.]).



22

que co-movem a coletividade de seres humanos: a lucidez e a 
esperança de que um “outro mundo é possível”, porque, nesses 
dias, vive-se um “outro mundo possível”.

O VIII Congresso Latino-Americano de Gênero e Religião 
acontece depois de um momento de severas dificuldades da 
humanidade – e muitas dessas dificuldades foram agravadas es-
pecialmente em consequência da pandemia da COVID-19. Esse 
vem a ser um dos primeiros eventos presenciais, ocorridos em 
2023. A sensação é de muita emoção nos (re)encontros e, ao 
mesmo tempo, uma alegria ímpar de poder olhar novamente 
nos olhos das pessoas queridas e das que passaram a ser depois 
do Congresso; poder sorrir e abraçar foi um momento de expe-
riência única. O Congresso foi um (re)encontro de pessoas que 
sonham sonhos parecidos, que estão dispostas a estar, de fato, 
ao lado de grupos vulnerabilizados; um encontro de pessoas 
que acreditam – com responsabilidade e afeto – que um “outro 
mundo é possível”.

Os temas propostos pelo Congresso abrangeram: “liber-
dade, identidade e criticidade” e serviram para permear as trocas 
e vivências das/os congressistas. Assim sendo, a reflexão que 
embasa esse texto abrange a “criticidade” e, encontra-se divi-
dida em duas partes: num primeiro momento aborda-se sobre a 
importância de se realizar escolhas que fortaleçam a caminhada 
numa sociedade onde o caos frente aos valores humanitários 
parece tomar conta e, num segundo momento, as ponderações 
ocupam-se em trazer elementos acerca da “criticidade” para 
compreender os processos de humanização da sociedade e se 
co-responsabilizar por eles.



23

Algumas escolhas possíveis

As pessoas que participaram do Congresso compuseram 
as mais lindas diversidades humanas, culturais e identitárias. 
Ao mesmo tempo que a diversidade as diferencia, existem 
muitos pontos de encontro de valores e de partilhas, que de 
imediato são evidenciadas: todas têm um amor incomensurável 
pela humanidade, pelas pessoas vulnerabilizadas pela sociedade 
capitalista e patriarcal; todas trazem consigo vivências para par-
tilhar e, ao mesmo tempo, estão abertas para ouvir as outras 
pessoas. Todas essas pessoas fazem escolhas em suas vidas pelo 
amor e pela coragem, mas também pela resistência e por lutar 
por um “outro mundo possível”.

A escolha pelo “amor” à humanidade acaba se refletindo 
também na escolha pela “coragem”. É preciso coragem para amar. 
O amor aqui referido não é o amor romântico, mas o amor pela hu-
manidade que habita o mesmo planeta e que tem o direito de viver 
bem sem preocupações básicas pelo existencial mínimo e/ou pelo 
medo das mais diversas formas de violências que possam estar 
expostas pela sua condição de sexo, gênero, idade ou quaisquer ou-
tras diferenças com potencial de se transformar em desigualdade. 
Nesse contexto, é fundamental não confundir as diferenças com 
as desigualdades. As desigualdades são geradas por processos de 
estigmatização e desrespeito às diferenças, num limiar de desres-
peito e violências contra a dignidade das pessoas2, a exemplo do 
caso das mulheres, do público LBGTQIA+ e da população negra. 
É preciso que o amor à humanidade esteja presente, a ponto de 
propiciar um reconhecimento identitário desses públicos, assim 
como a redistribuição de renda para quem estiver em situação de 
vulnerabilidade e/ou vulneração econômica e jurídica.

2.   Angelin; Hahn, 2019.



24

Nesse sentido, o filósofo Axel Honneth, trabalhando a 
necessidade do reconhecimento identitário das pessoas que, se-
gundo ele, parte do conflito – o qual anuncia problemas de não 
efetivação de direitos – afirma que existem três dimensões do 
reconhecimento rumo a evolução moral do indivíduo: o amor 
– resultante de ligações emotivas que motivam autoconfiança e 
amizade, ou seja, o amor propicia o reconhecimento recíproco 
entre indivíduos; o direito – que representa as relações jurídicas, 
originárias das relações permeadas pelo amor e que, por sua vez, 
lembram a todas as pessoas que é necessário que se tenha obri-
gação umas com as outras; e a solidariedade – que perpassa pela 
interação social, onde as pessoas se interessam, de forma recí-
proca, pelos modos de vida distintos, sendo fundamental para a 
vida social.3 Por conseguinte, esse “amor” que permeia as rela-
ções sociais exige muita “coragem” para (re)construir formas de 
amar, que não sejam opressoras, nem gerem sofrimentos. Essa 
coragem, muito mais que uma retórica de linguagem, exige de 
cada pessoa mudanças que transponham a cultura dominante. 
Nas palavras de Renato Russo: “Ter bondade é ter coragem”4.

Outra escolha possível, feita por cada uma e cada um pre-
sente no Congresso, é a escolha pela “resistência”. Muito embora 
seja em níveis diferentes, cada uma e cada um presente, todos 
os dias escolhe resistir a muitas opressões, como ao patriarcado, 
ao racismo, a xenofobia, aos fundamentalismos, ao desrespeito, 
às opressões veladas, as palavras malditas e a uma economia 
excludente. Para as mulheres, por exemplo, é preciso resistir co-
tidianamente as acusações de que não são boas suficientes no 
que fazem; que este ou aquele não é um lugar em que as mu-

3.   Honneth, 2003.
4.   “Há tempos”, composição de Renato Russo.



25

lheres possam ou devam estar; resistir às acusações de que são 
histéricas ou exageradas quando emitem suas opiniões, entre 
tantas outras situações naturalizadas.5 Importante destacar 
que os processos de “resistência” perpassam por várias formas, 
desde aspectos individuais e coletivos da resistência humana, 
sempre tendo presente que “compaixão é fortaleza”6. 

Por fim, uma terceira escolha possível é “lutar”. Resistir 
também é lutar; lutar é se expor, é denunciar, é ter coragem de 
anunciar dias melhores, anunciar “outro mundo possível”, tudo 
pelo amor e pela compaixão que se tem à humanidade. Existem 
momentos de resistência individual e, por sua vez, também os 
de resistência coletiva. Assim sendo, as lutas sociais fazem parte 
de demandas de coletividades que, unidas, buscam um lugar na 
sociedade, seja ele espacial, de reconhecimento identitário ou 
de redistribuição de renda. 

Essas lutas se configuram como processos organizados por 
meio de grupos sociais, entre eles os movimentos sociais que 
surgem como resposta a um conflito central, ocorrido na so-
ciedade. Alan Touraine ao tratar sobre os movimentos sociais 
afirma que tem como função questionar as classes sociais, abolir 
os processos de dominação, romper com hierarquias e, ainda, 
servem como um protesto moral.7 Já Alberto Melucci define 
as ações de lutas coletivas como sendo um “sinal” que indica 
transformações profundas na lógica de funcionamento das so-
ciedades complexas.8 Essas ações e lutas dos movimentos sociais 

5.   Os processos de resistência são mais robustos e eficazes quando as pessoas 
estão unidas em prol de objetivos parecidos, a exemplo dos movimentos sociais e, 
no caso das mulheres, aos movimentos feministas (Gohn, 2010).
6.   Frase extraída da música “Há tempos”, de Renato Russo.
7.   Touraine, 1999.
8.   Melucci, 2001. 



26

anunciam mudanças possíveis no seio da sociedade e acabam 
obrigando o poder a se tornar visível, “ver” e considerar as ne-
cessidades do povo.

Pode-se afirmar que os principais avanços de direitos na 
sociedade nasceram de lutas organizadas do povo que, em busca 
de dignidade, reivindicaram e reivindicam direitos e garantias. 
Assim, foram e são os movimentos sociais os grandes responsá-
veis por influenciar a criação e ampliação de direitos humanos. 
Isso denota que, sem movimentos sociais não há democracia. 
Os regimes democráticos pressupõem transformações estrutu-
rais na sociedade em prol da equidade entre os seres humanos. 
Construir sociedades democráticas sem ouvir as partes afetadas 
em sua dignidade, pela falta de direitos e condições geradoras de 
dignidade, não produz os resultados de reais mudanças sociais.9

No caso brasileiro, teoricamente a Constituição Federal 
de 1988 anuncia as metas do Estado democrático de direito – 
regime político assumido pelo Brasil – e vai anunciar quatro 
grandes blocos de ações que devem ser assumidos pelos gover-
nantes e pelo povo, previstos no artigo 3º: 

Art. 3º Constituem objetivos fundamentais da República 
Federativa do Brasil: I – construir uma sociedade livre, 
justa e solidária; II – garantir o desenvolvimento nacional; 
III – erradicar a pobreza e a marginalização social e re-
duzir as desigualdades sociais e regionais; IV Promover 
o bem de todos, sem preconceitos de origem, raça, sexo, 
cor, idade e quaisquer outras formas de discriminação.10 

Como visto acima, essas ações corroboram com os prin-
cipais objetivos das lutas travadas pelos movimentos sociais no 

9.   Angelin; Hahn, 2019.
10.   Brasil, 1988. 



27

Brasil e em várias partes do mundo. É preciso seguir lutando 
por direitos humanos, pois esses são aportes importantes na 
efetivação da dignidade da pessoa humana. Porém, há que se ter 
presente a contextualização temporal, local, cultural e econô-
mica que envolvem tais direitos, para não se cair na armadilha 
falaciosa de apenas positivá-los ou reconhecê-los. É preciso 
mais: é preciso efetivá-los.

A responsabilidade em se construir um “outro mundo 
possível”, assumida pelas pessoas que fazem parte do VIII 
Congresso Latino-Americano de Gênero e Religião, pressupõe 
a labuta incansável para que se respeite e se reconheça as de-
mandas de dignidade em todos os espaços, quer sejam públicos 
ou privados. É uma jornada bastante árdua; se luta diariamente 
contra violências de todos os tipos, que acometem não somente 
os corpos das pessoas, mas também suas mentes, seus saberes, 
suas existências. É preciso lutar todos os dias para não se perder 
o pouco de liberdade conquistada. É preciso lutar, mesmo 
sabendo que se vai avançar só um pouquinho – mas, um pou-
quinho é muito para quem necessita. Não se pode olvidar que 
foi assim, que pouco a pouco, que as pessoas foram se cons-
truindo e se humanizando.

Criticidade nos processos da humanidade 

Um “outro mundo é possível”, mas requer esforços – porém 
não é só isso. Requer também amor – mas, não é só com amor 
que são construídas novas realidades. Requer, sobretudo, algo 
muito especial: que o mundo e as realidades vistas e vivenciadas 
sejam permeadas pela “criticidade”. Esse foi um dos “convites” 
feitos pelo VIII Congresso Latino-Americano de Gênero e 
Religião. Pessoas de várias partes do mundo atenderam ao 
convite e estiveram presentes num processo de trocas e in-



28

tercâmbios de experiências, histórias e pesquisas acadêmicas 
dirigidas pela criticidade. 

A “criticidade” requer posicionamentos críticos sobre 
determinados temas ou contextos. Não necessariamente um 
julgamento, mas a possibilidade de se olhar para realidades 
de uma forma mais abrangente, uma vez que as realidades são 
situações complexas que trazem consigo fatores que, num pri-
meiro momento, se não analisados de forma mais contundente 
e responsável, não serão compreendidos nos pormenores que 
o compõem e influenciam no resultado final. Existem muitos 
atravessamentos que precisam ser desvelados. Assim sendo, a 
“criticidade” pressupõe a “complexidade”, a fim de não se ava-
liar situações e realidades de formas simplistas. Para Edgar 
Morin, “a complexidade é um problema, é um desafio, não é 
uma resposta”. A complexidade significa tudo aquilo que está 
interligado, que é tecido de maneira conjunta pela sociedade; 
portanto, gera incertezas e o fim de um saber fechado e abso-
luto.11 Por isso a complexidade é tão desafiadora e incômoda, 
mas, ao mesmo tempo, pode ser emancipadora: porque possi-
bilita um olhar mais abrangente e crítico. 

A “criticidade”, permeada pela complexidade, é uma “es-
colha” e, quem sabe, uma das escolhas centrais, que abrange 
todas as demais. É uma escolha desafiadora, porque exige de 
cada uma e cada um, maior abertura para olhar o mundo, a 
diversidade, e si próprio/a com toda a complexidade e parado-
xalidade presentes. Perceber o entorno com “criticidade” é um 
exercício que desvela o poder neoliberal hegemônico capitalista 
e patriarcal, o qual se movimenta com o intuito de dominar 
as pessoas e o meio-ambiente natural, sem propiciar espaços 

11.   Morin, 2000, p. 495.



29

de reflexão e criticidade. Muito pelo contrário, movimentos e 
pessoas que exercem a criticidade são “mal-vistos/as” e “com-
batidos/as” pelo poder hegemônico. Não é expressamente dito, 
mas é proibido sonhar e construir um “outro mundo possível” 
onde todas as pessoas sejam incluídas e não integradas. 

Por isso que a “criticidade” é desconfortante para o poder 
hegemônico e, de certa forma, não deixa de ser para cada uma 
e cada um de nós, uma vez que retira as pessoas da zona de 
conforto e exige responsabilidade a partir do que percebeu 
pelo olhar da criticidade. Ela remete a reflexão, insistente, de 
algumas ideias estruturantes que têm a ver não somente com o 
indivíduo, mas com questões que envolvem a humanidade: que 
mundo queremos? Como construí-lo diante de bases patriar-
cais, misóginas capitalistas, racistas, desumanas, violentas? 

A “criticidade” pode ser vista como uma lente para observar 
o mundo, para senti-lo, para estar nele e, ao mesmo tempo, para 
transformar o status quo. Paulo Freire traz presente, de forma 
insistente, a necessidade do desenvolvimento do pensamento 
crítico por meio da reflexão. Para ele, toda a formação crítica 
conduz ao desenvolvimento de pessoas capazes de analisar suas 
realidades sociais, históricas e culturais e, a partir disso, criar 
possibilidades de transformá-la. O pensamento e a ação crítica 
levam a autonomia e a emancipação dos seres humanos.12 Por 
conseguinte, a “criticidade” envolve “ver” e “compreender” o 
mundo e as realidades por meio da reflexão que, por sua vez, 
leva a um “agir” transformativo. “Ver” o mundo sem disfarces. 
Desvelar o real da geografia humana, em especial, dos lugares 
de opressão, submissão e exclusão. “Compreender” e refletir cri-
ticamente sobre a forma como o poder se manifesta nas vidas 

12.   Freire, 1996.



30

e nos corpos das pessoas, seja pela ordem econômica, religiosa, 
social e/ou política. Por fim, a partir do exercício crítico de ver 
e compreender o mundo, se pode criar possiblidades de “agir” 
para transformar realidades. 

A passagem bíblica que anuncia que “a fé, sem obras está 
morta” (Tiago 2:26)13 vem ao encontro desse processo crítico e 
responsável de transformações. O “agir” – as “obras” – configura 
as formas como as pessoas se articulam coletiva e individual-
mente para promover as transformações necessárias. Não basta 
desejar um “outro mundo possível”. É preciso centrar ações 
para construir relações humanas que superem a misoginia, o 
racismo, o patriarcado, as relações capitalistas e os preconceitos 
em todas as suas formas.

A “criticidade” e suas consequências se apresentam como 
um desafio bem significativo para as pessoas, dado ao fato que 
todas e todos vivem no seio de uma sociedade predominante-
mente com valores “desumanizantes” e manter constantemente 
a criticidade responsável, que resulte em ações concretas, é 
muito difícil. Muitas vezes, em nome de uma suposta “paz”, e 
até mesmo diante da naturalização de opressões, acaba-se con-
sentindo e submetendo-se a violências, exclusão, submissão, 
invisibilidade e situações de indignidade. Mas não é porque 
é difícil que o processo da “criticidade” deva ser abandonado. 
Amar, ter coragem, resistir, lutar e levar a termo a criticidade – 
embora, por vezes cansativo – segue sendo a escolha certa para 
construir um mundo mais humano e justo. 

13.   Bíblia Sagrada, 2000, p. 187.



31

Considerações finais

As breves reflexões acerca da “criticidade” que permearam 
valores tão importantes como o amor, a coragem, a resis-
tência e a luta, assim como ter participado do VIII Congresso  
Latino-Americano de Gênero e Religião, reafirmam no hori-
zonte que um “outro mundo é possível”, porque, nos dias do 
Congresso, o convite envolvendo os temas “liberdade, iden-
tidade e criticidade” ultrapassaram o campo acadêmico das 
discussões e foram amplamente vivenciados, experienciados, 
intercambiados entre as pessoas participantes. Foram dias em 
que as palavras se transformaram em ações. 

Das poucas certezas que não são ilusórias nesse mundo, 
fica a de que “outro mundo é possível” se as pessoas se unirem 
e construírem, mesmo com todas as dificuldades e complexi-
dades presentes, este “outro mundo possível”. É legítima a luta 
para que todas as pessoas possam ser incluídas e reconhecidas 
na sociedade, a fim de que tenham uma vida boa em todos os 
seus aspectos. É chegada a hora de que todas as pessoas ex-
perimentem a dignidade de ter o mínimo existencial e serem 
reconhecidas como “seres humanas”, na sua diversidade.

É sabido que se está diante de uma utopia complexa e desa-
fiadora, “ainda” não concretizada. Porém, a história é cumplice 
de que mudanças estruturais ocorrem por meio do amor, da 
coragem, da resistência e das lutas vivenciadas por pessoas e 
grupos que nos antecederam e, por causa deles e delas avan-
çamos como humanidade. Assim, tudo que fizermos hoje, 
tudo que profetizarmos – com responsabilidade –, tudo que 
sonharmos, tudo que esperançarmos, serve como fundamento 
para dias melhores para a humanidade. Fica aqui, ao finalizar 
esse texto, o desejo de que a “criticidade” nos acompanhe nessa 



32

caminhada terrena. Que sempre possamos renovar nossas es-
colhas por construir um “outro mundo possível”, com espaços 
mais humanizados, respeitosos e equânimes. Juntas e juntos, 
é mais fácil. Juntas e juntos, somos mais fortes! “Promete pra 
mim, que a gente não vai soltar as mãos”!

PROMETO
Promete pra mim que a gente não 

vai soltar as mãos.
Que a gente vai seguir em frente 

enfrentando o que for.
Promete que o amor será sempre a 
nossa resposta e a nossa vingança.
Que a desesperança não vai nunca 

te acometer.
Promete pois hoje eu preciso 

demais de você.
Que a dor nos fará, erguer a 

cabeça e olhar muito mais adiante.
E ser resistência nos tempos do 

intolerante.
Promete mas tomar cuidado e se 

proteger.
Promete pra mim que a gente não 

vai soltar as mãos.
Que a gente vai partir o pão 

sempre em partes iguais.
Que nunca é tarde demais; que o 

amor logo rebrilhará.
Promete que a gente não deixa o 

ódio emplacar. 
Promete pra mim que a gente não 

vai soltar as mãos.14

14.   Tata Alves. Prometo. Elefante Sessions. Disponível em: hwww.youtube.com/
watch?-v=gzqeP-Qh0Ms.



33

Referências

ALVES, Tata. Prometo. Elefante Sessions s.a. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?-v=gzqeP-Qh0Ms. Acesso 
em: 14 maio 2024.

ANGELIN, Rosângela; HAHN, Noli Bernardo. Movimentos 
feministas e a vida das mulheres: (re) construindo possibilidades 
emancipatórias. Curitiba: Editora CRV, 2019.

BÍBLIA SAGRADA. Nova tradução na linguagem de hoje. Barueri: 
Sociedade Bíblica do Brasil, 2000.

BRASIL. Constituição Federal de 1988. Presidência da República. 
Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/
Constituicao/Constituicao.htm. Acesso em: 14 maio 2024. 

FÓRUM SOCIAL MUNDIAL. Outro mundo é possível: 
apresentação. [s./a.]. Disponível em: https://www.fsm.org.br/.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à 
prática educativa. 25. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

GOHN, Maria da Glória. Novas Teorias dos Movimentos Sociais. 3. 
ed. São Paulo: Edições Loyola, 2010.

HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento: a gramática moral 
dos conflitos sociais. 2. ed. Trad. Luiz Repa. São Paulo: Ed. 34, 
2003.

MELUCCI, Alberto. A invenção do presente: movimentos sociais 
nas sociedades complexas. Petrópolis: Vozes, 2001. 

MORIN, Edgar. Ciência com Consciência. Trad. Maria. D. 
Alexandre; Maria Alice Sampaio Dória. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 2000. 

TOURAINE, Alain. Iguais e diferentes. Poderemos viver juntos? 
Petrópolis: Vozes, 1999.





CAPÍTULO 3.

Gênero e religião: liberdade-
identidade-criticidade 

Silvia Regina de Lima Silva

“No lugar mais secreto do meu ser”

Liberdade é uma palavra rebelde que rompe as fronteiras 
das definições, cria novos imaginários, como uma criança in-
quieta, correndo à nossa frente, indo de um lado para o outro, 
rasgando caminhos, convidando para caminhar. A liberdade 
evoca o corpo, corpos que a buscam, a incorporam, que tornam 
possível existir. Para falar sobre liberdade, inspiradas e inspi-
rados em sua própria dinâmica, buscamos palavras, histórias, 
caminhos e experiências que possam ser um convite para cada 
pessoa leitora descobrir sua própria liberdade. 

As palavras nos habitam. Esses não são conceitos sobre os 
quais falamos. As palavras têm um lugar no nosso corpo. Elas 
evocam memórias, criam história em nossos corpos, nos co-
nectam, nos unindo com outras histórias e corpos. 

É o que acontece com a palavra liberdade. Outras e outros 
já a definiram, classificaram e compararam definições de dife-
rentes autores, chegando até a provar, entre si, qual liberdade é a 
verdadeira. Elas e, principalmente, eles a definiram, definiram, 
definiram e se tornaram seus donos e suas donas.



36

Eu deixo a liberdade fluir pelo meu corpo para senti-la e 
ver até onde ela vai. Sinto as cócegas que ela provoca por onde 
passa, a liberdade que quer me penetrar – e eu fecho, e eu abro, e 
eu abro e a liberdade em mim se reproduz. Em mim há lugares, 
há lugares onde a liberdade deseja descansar, onde ela repousa e 
dorme. Lá, nesses lugares, eu guardo a liberdade! 

A ausência de liberdade, eu também sinto. Sinto minha 
garganta apertar, meus músculos se contraírem, minha visão 
escurecer, minha respiração ficar mais lenta, minhas pernas 
tremerem, meu estômago dar um nó, minhas palmas suarem e 
meu coração acelerar. 

Voltemos à liberdade. Essa liberdade sentida, concebida, 
cúmplice. Liberdade que me define. E se você me perguntar: E 
como você sabe tanto sobre liberdade? Vou lhe contar um se-
gredo. Aprendi isso com minhas antepassadas e antepassados e 
foi Paulina Chiziane quem compartilhou esse segredo comigo 
em forma de poema,

Atravessei o Atlântico cantando uma canção de desespero
Mas o silêncio de Deus me sussurrou: levanta e anda
Esconda e reúna a força da sua alma. Resista. 
Guarda a Liberdade no lugar mais secreto do seu ser.1

E foi o que eu fiz, e é o que eu faço. Eu a tenho guardada no 
lugar mais secreto do meu ser. Guardada, mas não adormecida. 
Há lugares no meu corpo onde a liberdade se instaura e causa 
explosões. 

Liberdade inquieta, provocadora, teimosa e ousada. Ela 
não me permite descansar nos conceitos e consensos que não 
fazem nada além de a domesticar, que tentam lhe acalmar, que 

1.   Chiziane, 2013. 



37

sutilmente buscam a moldar e dominar. Ah, liberdade “negra”, 
negra liberdade!

Muitas e muitos que tentaram te definir o fizeram por de-
sejo de poder. Elas e eles sequestraram você, aprisionaram você, 
construíram jaulas para você e mantiveram você em lugares 
onde apenas algumas e alguns têm acesso. Liberdade, um privi-
légio de poucas e poucos.

Fizeram isso com a definição de liberdade e até mesmo com 
a definição de ser. “Penso, logo existo”! Hoje eu digo: existimos, 
portanto sentimos e pensamos, nos afirmamos, nos reconhe-
cemos, temos sororidade. A liberdade que me acompanha, com 
quem sou uma, é sentida e pensada pelo coletivo daquelas pes-
soas que estão convencidas de que “eu sou, porque nós somos”. 

Outros falavam da autonomia do sujeito, da emancipação, 
da liberdade pelo uso da razão, da razão como faculdade con-
cedida a priori. Você é livre desde que use a razão, a razão pura 
ou teórica e a razão prática. Liberdade, um dos três postulados 
de Kant.2 Mas esta mesma razão associada à liberdade, consi-
derava os negros como aqueles que “[…] são cheios de carinho 
e paixão, são muito animados, falantes e vaidosos. Eles podem 
ser educados, mas somente como servos, escravos, ou seja, eles 
se deixam treinar. Eles têm muitas forças motivadoras, também 
são sensíveis, têm medo de golpes […]”3. E por que continuar 
falando de liberdade a partir daquelas e daqueles que a defi-
niram e a negaram para tantos seres humanos?

Não posso virar esta página sem primeiro citar o entendi-
mento de liberdade – a liberdade de consumo. Liberdade como 
princípio do mercado – mercado neoliberal. Liberdade que ali-

2.   Kant, 2003. 
3.   Kant apud Eze, 2001, p. 226. 



38

menta a desigualdade, a exploração, a negação da vida e a morte 
das pessoas empobrecidas. 

Ah, são tantas as jaulas em que te encontras aprisionada, oh 
liberdade…! Não podemos mais pensar na liberdade como um 
conceito filosófico, um conceito de filósofos que contribuíram para 
a construção da sociedade ocidental, mas não se estendeu às pes-
soas discriminadas e excluídas. É diferente ter a opção de sentar e 
pensar sobre a liberdade como um conceito, e sentir e pensar sobre 
ela, abraçar como a única possibilidade de sobrevivência, como 
uma negação do estado de “não liberdade”, de “não vida”. Nós en-
contramos/concebemos a liberdade como um caminho e lugar 
de vida e dignidade. Sim, porque a liberdade, característica da so-
ciedade humanizada buscada pelas revoluções europeias, não foi 
concebida como princípio para as colônias, mas sim para a instru-
mentalização e destruição de corpos subjugados e marginalizados.4

No passado, para os povos negros e indígenas, perder a li-
berdade significava perder território, ancestrais, comunidade, 
sociedade originária, costumes, língua, local de residência, 
crenças e laços familiares. A liberdade com sentido comunitário, 
social e político que aqui afirmamos significa a reapropriação 
do território, o reencontro com os antepassados, a vida co-
munitária, a vivência dos próprios costumes, a recuperação 
da própria língua, do próprio local de residência, das próprias 
crenças e dos próprios laços familiares.

A liberdade tem asas. E suas asas se abriram. Saem daqui, 
do centro do meu peito, cortam o interior do meu corpo, através 
das costelas, e quebram para trás, saindo no centro das minhas 
costas. São grandes asas que batem, trazendo o ar e movendo 
as realidades de outros corpos maltratados, excluídos, abjetos, 

4.   Mbembe, 2016. 



39

corpos quebrados, corpos que não são, “não-seres”5. Eu adquiri 
e enraizei profundamente esse hábito de pensar a liberdade a 
partir da experiência de sua negação nos corpos mencionados.

Porém a liberdade esvoaça, continua esvoaçando. Ao 
mesmo tempo em que gira em meu corpo, desperta outros 
corpos. Ela passa pelas minhas curvas, me penetra, copula em 
mim – sim, somos ambas, duas fêmeas que se fecundam, nos 
tornamos uma, nos multiplicamos. E assim permitimos que ou-
tros corpos despertem para que também sejam livres.

Liberdade, corpos livres, incomodam. Não passam des-
percebidos. A liberdade não deve ser confundida com nenhum 
outro sentimento. Não é verdade? Não há nada mais incômodo 
do que ver uma pessoa livre. Liberdade incômoda. Esse incô-
modo é o despertar da sua liberdade. 

A liberdade desperta em mim a irreverência de quem, 
depois de perder o medo, perdeu também a vergonha, de ser di-
ferente, de protestar, de desobedecer às injustiças escandalosas 
de um mundo não marcado pela instrumentalização da vida, 
mas também pela destruição dos corpos, pela necropolítica que 
não é só deixar morrer, mas também fazer morrer.

Liberdade é abraçar a identidade, o direito de viver e de ser! 
Porém, a vida está me ensinando a vivenciar e falar sobre a liber-
dade, não apenas da falta, da ausência, da ausência de liberdade. 
Também do desejo, do prazer, da plenitude, da abundância. De de-
sejos pessoais, mas também coletivos e comunitários. A liberdade 
como princípio de relacionamento, de sociabilidade amorosa. 
Desejo de uma vida digna, de bem viver, de uma vida plena.6

5.   Maldonado-Torres, 2007, p. 127-167. 
6.   Mbembe, 2016.



40

Liberdade, ninguém me dá, eu a “conquisto”. Se tentarem tirar 
de mim, eu vou me defender, eu vou defendê-la. É uma busca e luta 
permanente. Ela está sempre ameaçada. A liberdade é um atributo 
de Deus. É ter consciência do bem e do mal. Experimentar é ser 
como Deus. Esta foi a discussão do mito da origem. O fruto proi-
bido, no fundo, não será liberdade? Quem tinha razão? Deus disse: 
não comam, vocês morrerão. Comam, disse a serpente, vocês não 
morrerão. A mulher comeu e ofereceu ao homem. Fruto bom para 
comida, agradável aos olhos e desejável para obter sabedoria (Gn 
3:6). Necessidade (comer), estética (beleza da fruta), sabedoria! 
Fruta que despertou a consciência. Consciência do próprio corpo, 
do corpo do outro, da outra, de Deus. 

Comer o fruto que envolvia consequências, responsabi-
lidade, transformação, mudança de condição. Opção por um 
caminho, o caminho chamado liberdade! Assim nascemos, 
assim nascemos a espécie humana, como seres de liberdade! E 
estamos nos construindo como seres de liberdade, como corpos 
livres. Com consequências e sem culpa.

Enfrentando ameaças, confrontando limites não como im-
possibilidades, como caminhos fechados, mas como até onde 
podemos ir naquele momento. Chegamos a esse limite e ele 
avança. É como o horizonte, é a utopia para a qual caminhamos. 
Ah, liberdade! Liberdade de caminho, horizonte, utopia! 

Volto a sentir em mim, no meu corpo, um corpo habitado 
por outros corpos, por corpos ancestrais, corpos humanos so-
rorais, corpos da terra que são, com os outros corpos criados. 
Corpo síntese do passado, presente e descendência, corpo 
cósmico – corpo livre. E ouço novamente a voz dos minhas 
ancestrais que se funde com o sussurro de Deus em meus ou-
vidos: “Esconda e reúna a força da sua alma. Resista. Mantenha 



41

a Liberdade no lugar mais secreto do seu ser”. Já posso ver mi-
nhas asas crescendo. Eu voo. Eu sou uma mulher pássaro. Eu 
sou a liberdade!

Referências 

BISCAIA VEIGA, Sônia Regina. Mulheres-pássaro, entre o bater 
das asas e o caminhar: a representação e a transformação da 
mulher em narrativas orais. Revista Confluências Culturais, 
Joinville, v. 10, n. 1, p. 24-35, 2021. Disponível em: https://
periodicos.univille.br/RCC/article/view/791/696.

CHIZIANE, Paulina. O canto dos escravizados. Belo Horizonte: 
Nandyala, 2013. 

EZE, Emmanuel Chukwudi. El color de la razón: la idea de “raza” 
en la Antropología de Kant. In: MIGNOLO, Walter (ed.). 
Capitalismo y geopolítica del conocimiento: el eurocentrismo y la 
filosofía de la liberación en el debate intelectual contemporáneo. 
Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2001. p. 201-252. 

KANT, Immanuel. Kant, Critica de la razón práctica. Buenos Aires: 
Editorial La Página S.A., 2003. 

MBEMBE, Achille. Crítica de la razón negra. Ensayo sobre el 
racismo contemporáneo. Buenos Aires: Futuro Anterior 
Ediciones, 2016. 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre la colonialidad del ser: 
contribuciones al desarrollo de un concepto. In: CASTRO-
GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón (ed.). El giro 
decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica 
más allá del capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre 
Editores; Universidad Central, Instituto de Estudios Sociales 
Contemporáneos y Pontificia Universidad Javeriana, Instituto 
Pensar, 2007. p. 127-167. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y decolonialidad. 
Ensayos desde Abya Yala. Quito: Abya Yala, 2012.





CAPÍTULO 4.

Tecendo a existência 
com fios quebrados e 

queimados em Abya Yala

Sofía Chipana Quispe

Palavras que abrem caminho para a partilha

Venho com a força dos povos ancestrais que se reconhecem 
como filhas e filhos da terra, e na voz de Anita Tijoux, do povo 
Mapuche, me acompanha a bela rima de conexão que é um convite 
ao despertar da consciência cósmica em um contexto de rupturas:

Venho buscar a história silenciada, a história de uma 
terra saqueada.
Eu venho com o mundo e venho com os pássaros, venho 
com as flores e as árvores com suas canções.
Eu venho com o céu e todas as suas constelações, eu 
venho com o mundo e todas as suas estações.
Venho.1

Apesar das memórias e realidades desagradáveis ​​que viven-
ciam rupturas e desequilíbrios, sou grata a todas as forças vitais, 
guardiães, guardiões, protetoras, protetores, e seres de respeito, 

1.   Tijoux, 2014. 



44

por conspirar para criar as experiências que tecem a vida por 
meio de experiências e histórias diversas que buscam resgatar 
a perspectiva da comunidade humana, nos permitindo não 
apenas reconhecer a diversidade, mas também nos reconhecer 
no belo pluriverso de formas e modos de ser e habitar o cosmos. 

Venho agradecida pela oportunidade de sentir a energia da 
territorialidade chamada Brasil, onde flui a memória-presença 
de povos ancestrais e outros continuam não apenas resistindo, 
mas recriando e curando o tecido da vida; mas também sou 
grata pela energia dos territórios onde os quilombos são re-
construídos, pela re-existência dos povos de matriz africana e 
dos demais povos que transitaram para essa territorialidade. 
Bendito acorpamento de corpos, territórios e terras que, apesar 
das memórias desagradáveis ​​e das realidades de genocídio, sub-
jugação e alienação de identidades, continuam sendo e estando, 
e continuam gerando fissuras no sistema hegemônico. 

A partilha da palavra pretende ser um convite à reflexão 
sobre as identidades impostas e constituídas a partir da estru-
tura patriarcal e colonial, que precisa ser refeita a partir dos fios 
quebrados e queimados que regeneram as feridas coloniais da ra-
cialização e da hierarquização das identidades. Da conexão com 
memórias que curam, a partir das quais se concebe a integração 
do tempo, onde o passado não fica para trás, mas à frente, guiando 
o caminho que torna possível a integração no tecido da vida.

Assim, são propostos caminhos de conexão e interdepen-
dência com as diversas comunidades de vida, onde se localiza 
a presença da ancestralidade que flui no cosmos, e que são re-
conhecidas pelos povos originários em relação às energias ou 
fontes vitais. Isso lhes permite redefinir seu desenraizamento da 
terra e as identidades impostas, não como identidades étnicas 
minoritárias, mas como diversas, a fim de gerar fissuras nas es-



45

truturas hegemônicas e heteronormativas que geram rupturas 
na rede de relações de correspondência. 

O desequilíbrio no tecido da vida

Quando nos referimos à identidade, não está implicado 
apenas ampliar seu significado para nos reconhecermos como 
parte da diversidade e afirmar a existência, precisamos também 
reconhecer que vivemos em sociedades influenciadas pela ma-
triz colonial a partir da qual se estabeleceu a colonização do ser. 
Uma realidade da qual emerge a demanda por se reconhecer 
como parte da biodiversidade territorial que questiona a assi-
milação de identidades construídas e aprendidas, baseadas na 
naturalização da inferioridade que se sustentava em discursos 
teológicos do não ser, ou do ser diminuído em que se baseia a 
dominação das populações invadidas. 

Noção que ainda se mantém no discurso religioso he-
gemônico e sua perspectiva dualista que separa a vida em 
realidades contrastantes, entre o que é considerado sagrado a 
partir de uma compreensão única, em que se impõe a noção do 
uno e verdadeiro, para caracterizar como profanas as realidades 
que dele se afastam, onde se localiza a noção de idolatria e im-
pureza atribuída ao que é considerado não ser, na configuração 
da outra antagônica e do outro antagônico, como as mulheres 
e os demais homens (“mouros”, judeus, negros e índios). Sem 
dúvida, é uma compreensão da vida baseada na moral superior 
dos homens com poder para dominar. 

A dicotomia ou dualismo religioso, assumido nos pro-
cessos de invasão de Abya Yala2, a profanação de territórios, 

2.   Na língua do povo Kuna do Panamá, significa terra em plena maturidade, de 
força vital, de plena floração. Esta é uma expressão adotada por vários povos para 
abandonar o nome colonial da América.



46

uma vez que os povos invadidos haviam conseguido estabelecer 
vínculos com forças vitais, seres de respeito e espíritos guar-
diões, nomeados de diversas maneiras nas línguas ancestrais, 
que eram catalogados como demoníacos, o que significava con-
denar os corpos designados como não-seres devido aos seus 
modos de vida relacionados ao cosmos. Este aspecto não será 
novo, pois a colonização teve seus antecedentes na perseguição 
e condenação de mulheres acusadas de bruxaria3 nos territórios 
que hoje são chamados de Europa.

Não é por acaso que a Inquisição perseguiu e condenou 
mulheres acusadas de possuírem o diabo em seus corpos, de 
sua avidez sexual e de seu poder de dominar os homens4, no 
entanto, vale ressaltar que as mulheres que foram queimadas na 
fogueira desenvolveram habilidades que possivelmente vieram 
de sua relação com as energias cósmicas e telúricas que estavam 
associadas às sementes, aos pássaros, aos animais, aos ciclos da 
lua e a outros seres. Segundo Silvia Federici, a maioria das mu-
lheres que desafiaram as estruturas de poder dominante ainda 
estavam ligadas à terra, enquanto aqueles que as perseguiam 
faziam parte das estruturas de poder de um capitalismo rural 
que começava a emergir, rompendo o senso comunitário das 
pessoas e sua relação com a terra.5

3.   Segundo Federici, a caça às bruxas atingiu o auge entre 1580 e 1630, ou seja, 
numa época em que as relações feudais já estavam dando lugar às instituições 
econômicas e políticas típicas do capitalismo mercantil. Foi nesse longo “Século 
de Ferro” que, praticamente por meio de um acordo tácito entre países frequen-
temente em guerra entre si, o número de fogueiras se multiplicou, enquanto o 
Estado começou a denunciar a existência de bruxas e a tomar iniciativas para sua 
perseguição (Federici, 2010, p. 226). 
4.   Cf. Forcades, 2011. 
5.   Cf. Federici, 2010. 



47

Portanto, a bruxaria representava um controle social que 
se baseava nas campanhas misóginas que constam no texto de 
Malleus Maleficarum (o martelo das bruxas), obra que “apresenta 
em seus primeiros capítulos uma seleção de textos misógi-
nos…”6, a partir do qual se buscava sustentar a inferioridade das 
mulheres, as colocando em uma condição de inexistência, o que 
era reforçado com a acusação de bruxaria, de modo que suas 
habilidades ou poderes eram colocados sob suspeita e vistos 
como uma ameaça, já que só poderiam vir do diabo. Nesse sen-
tido, a criminalização da bruxaria será um meio de disciplinar 
e controlar os corpos inferiorizados das mulheres por meio de 
perseguições, torturas e mortes violentas. 

Isso revela a implantação do colonialismo em territó-
rios camponeses, começando pelo genocídio de mulheres na 
Europa, enquanto em Abya Yala se estende a povos inteiros, 
onde corpos masculinos também serão feminizados, e todas as 
populações caracterizadas como demoníacas: 

Segundo uma teoria da época, formulada por José de 
Acosta em sua História Natural e Moral das Índias (1590), 
após a completa cristianização da Europa, o Diabo teria 
se deslocado para a América: ‘Mas finalmente, uma vez 
que a idolatria foi erradicada da melhor e mais nobre 
parte do mundo, ele (o Diabo) retirou-se para a parte 
mais remota e reinou nesta outra parte do mundo, que 
embora em nobreza seja muito inferior, em grandeza e 
amplitude não o é’.7

Esse discurso não impactava apenas os corpos dominados, 
mas também a terra e o território, pois a estrutura colonial con-

6.   Forcades, 2011, p. 59. 
7.   Van Den Berg, 1990, p. 195. 



48

vergia com o pensamento moderno, o que levava a uma ruptura 
com a natureza e a vê-la apenas em sua materialidade, atribuin-
do-a como objeto de dominação. Isso implicava não apenas a 
subjugação, mas também a exploração desenfreada de terras e 
corpos que perderam a capacidade de se nomear. 

A feminização dos corpos

Neste ponto, trazemos a noção de colonialismo patriarcal, 
bem definida pelo feminismo comunitário: “É o sistema de 
todas as opressões, todas as explorações, toda a violência e dis-
criminação que a humanidade (mulheres, homens e pessoas 
intersexo) e a natureza vivenciam, historicamente construído 
sobre os corpos sexuais das mulheres”8, para sugerir que o pa-
triarcado não se limita à dominação das mulheres, seu poder 
se estende ao âmbito da vida, pois é uma estrutura colonial e 
guerreira que atravessa territórios e tempos. 

Entretanto, a perseguição que chegou aos nossos territó-
rios representou a estrutura colonial onde as mulheres não eram 
consideradas apenas despojos de guerra, mas também o mal que 
havia sido feminilizado, aspecto que responde às formas como 
a religião hegemônica configurava sua relação com o sagrado a 
partir da exaltação ou preeminência da energia masculina, limi-
tando e silenciando a energia feminina ou força vital associada às 
mulheres, ao cosmos e às populações conquistadas, negando suas 
capacidades geradoras de vida e fazendo com que sejam conside-
radas uma espécie de objeto de reprodução, controle e dominação. 

A feminização na colonização de Abya Yala significou a 
inferioridade de todas as populações e seus territórios, onde 
os corpos masculinos indígenas eram limitados em seu ser e 

8.   Paredes, 2017, p. 5.



49

associados ao feminino9, a fim de estabelecer relações de domi-
nação sobre seus corpos, considerando-os iguais às mulheres, 
como “fracos”, “pecadores”, “ignorantes” e sem capacidade de 
raciocínio.10 Assim, os homens indígenas, embora fizessem 
parte da elite que governava as aldeias, não eram reconhecidos 
pelos invasores como seus iguais. Embora alguns buscassem 
fazer parte dessa hegemonia masculina se aliando ao controle 
social, econômico e religioso do povo, não eram reconhecidos 
devido ao sentimento de inferioridade que os colocava na zona 
do não ser.11

Outro ponto a ser considerado é que a demonização das 
energias vitais femininas ocorreu em reduções territoriais onde 
foram centralizadas populações diversas, o que gerou rupturas 
na organização comunitária de povos que reconheciam pa-
rentesco ou linhagens relacionadas a territórios, a partir dos 
quais se estabeleciam relações com as forças vitais vinculadas 
ao corpo, ao território e à terra. Uma noção que ainda pode 
ser percebida nas cosmogonias centradas no cosmos a partir 
das relações de correspondência com os diversos seres: plantas, 
pássaros, peixes, sementes e outros. Isso pode ser observado 
nas diversas histórias cosmogônicas em que o elo com o pa-
rentesco cosmológico é buscado a partir de cantos e danças que 
exigem vestimentas feitas de fibras de algodão, árvores, came-
lídeos, penas, por exemplo, para estabelecer identificação com 
esses seres e se beneficiar de suas energias e conhecimentos – já 
que os vínculos fazem parte dos rituais que possibilitam o re-
lacionamento com as forças vitais ou seres de reverência que 
habitam os territórios.

9.   Ochoa, 2014, p. 105-118. 
10.   Lewis, 2021.
11.   Fanon, 2009. 



50

A estrutura colonial, ao mesmo tempo em que feminili-
zava os corpos, constituía identidades configuradas a partir da 
construção do racismo que sustentava a inferioridade dos povos 
racializados diante da hegemonia “branca”12 e o controle sexual 
dos corpos a partir dos confessionários, dos púlpitos e da ins-
tauração do casamento como sistema no qual se estabelece a 
constituição do binário heteronormativo, a partir da figura do 
homem e da mulher na história cosmogônica de Adão e Eva, 
onde a mulher será definida como complemento do homem. 
Portanto, relacionamentos que se desviem do paradigma do 
mito adâmico serão considerados um “desvio” e, portanto, rela-
cionamentos sexuais não binários estariam sujeitos a punições 
severas por serem considerados uma perversão induzida pelo 
demônio.13 Essas relações foram condenadas por decretos reais 
(documentos emitidos pelo rei) e perseguidas pela Inquisição. 

Portanto, a base sobre a qual a estrutura colonial é cons-
truída é a desigualdade que se configura a partir da noção do 
homem branco e religioso como protótipo do ser humano que 
domina, subjuga, inferioriza e despossa. Por sua vez, a religião 
colonial buscava destruir a relação com as diversas forças vitais, 
demonizando-as, para despojar os territórios habitados dessa 
presença e dissociar a relação com os povos que os reconheciam 
e com eles se relacionavam, abrindo caminho para a subjugação 
e a penetração violenta de terras e territórios, transformando-os 
em objetos de exploração. 

12.   A construção da identidade em Abya Yala em torno do paradigma da bran-
quitude significava desfrutar de privilégios. Para Rita Segato, trata-se de uma 
“identidade coletiva neutra que privilegia o lado europeu dos seus sistemas orga-
nizacionais…” (Segato apud Gargallo Celentani, 2014, p. 32).
13.   Lewis, 2021. 



51

Por isso, a noção de identidade em nossos contextos requer 
uma revisão antropológica que transcenda conceitos fechados 
sobre biologia e construções coloniais de raça, para reconhecer 
a diversidade; isto é, a biodiversidade do cosmos em que a 
humanidade reside, como um caminho que fomenta inter-rela-
ções na grande teia da vida. Isso supõe uma mudança em nossas 
perspectivas antropológicas antropocêntricas como legado de 
uma tradição religiosa hegemônica que moldou a cosmogonia 
que predomina em nossa compreensão da vida.

A feminilização de territórios e corpos em Abya Yala en-
volve considerá-los a partir de experiências diversas e formular 
questionamentos sobre como ressignificamos os nossos modos 
de vida, considerando que muitos povos, apesar de vivenciarem 
a violência religiosa da Inquisição e o discurso teológico do sa-
grado, ainda reconhecem relações com as forças vitais que se 
apresentam como femininas e masculinas na tradução de suas 
línguas. Portanto, elas refletem o reconhecimento da plurali-
dade e da diversidade, pois não se limitam aos corpos sexuados 
de mulheres e homens, mas sim forças ou seres que tornam a 
vida possível em uma dança de sinergias que abarcam diversas 
corporalidades.

Por sua vez, a abertura à diversidade significa ir além das 
definições impostas de vida, para se reconhecer numa história 
cósmica de milhões de anos, e se conectar com o eu interior e 
voltar a ser Pacha, o Cosmos.

Tecendo a vida a partir de espiritualidades 
relacionais 

Evocamos a potência da palavra que reflete vozes e vivên-
cias que concebem a espiritualidade como o fio com o qual se 



52

tece a afirmação para a vida, já que para alguns se supõe que 
“a espiritualidade faz parte da identidade cultural e vice-versa, 
pois não há identidade sem espiritualidade, nem espiritualidade 
sem identidade. Portanto, estamos convencidos de que a espi-
ritualidade brota da vida”14. E numa perspectiva relacional, é 
preciso retornar à conexão com o cosmos, romper com padrões 
estabelecidos e se afastar de biologismos funcionais. 

Nesse caminho, ainda se tem a experiência de outros 
modos de vida no cosmos a partir da espiritualidade ancestral 
que foi mantida na clandestinidade, para se perceber na noção 
integral de vida, onde se reconhecem as relações de corres-
pondência com as forças vitais plurais que fluem nas diversas 
corporalidades, como propõe Aura Cumes na releitura da 
história cosmogônica do Popol Vuh, onde onze casais são cha-
mados juntos representando:

Tudo o que dá vida, como: o coração do céu e da terra, 
rios e lagos, animais pequenos e grandes, ‘divindades’ fe-
mininas e ‘divindades’ masculinas, entre outros. Tudo o 
que já tem vida se convoca para fazer winak, as pessoas. 
Portanto, nas cosmogonias ancestrais, os produtores não 
são um só, nem têm referências puramente masculinas, 
é tudo aquilo que nos cerca, que nos dá a noção de uma 
vida plural; porque a menção às energias vitais é sempre 
em pares.15

A noção de par ou dualidade em mundos relacionais 
reconhece que a vida não surge do um, mas de relações de corres-
pondência, que muitas vezes têm sido confundidas com relações 
binárias, uma vez que as relações duais não envolvem especifi-

14.   Mamani, 1999, p. 25. 
15.   Gil, 2021, p. 23.



53

camente a mulher e o homem, mas sim outros pares que pode 
tornar a vida possível, por exemplo, o sol e a lua, a terra e a água. 
Por isso, em algumas histórias e representações encontramos a 
configuração de seres andróginos. Por exemplo, no contexto an-
dino, há imagens de seres com duas faces, uma que olha para o 
oriente, espaço e tempo em que surge a vida no cosmos que ha-
bitamos, e a outra face olha para o ocidente, espaço e tempo das 
demais formas de vida que transcendem o cosmos, nesse sentido 
se levanta a correspondência de tempos e espaços.

É por isso que as espiritualidades ancestrais se apresentam 
como modos de vida relacionais que guiaram o caminhar de 
diversos povos, nos quais também há momentos de tensão que 
exigem tempos de restauração para recriar relações, onde o 
vínculo com a memória de cura será importante, pois afirma a 
conexão com a memória transgressora que não se deixou cobrir 
pelas vestes do que foi imposto, e buscou mostrar sua vitalidade 
como resistência para não morrer.

Embora diversos povos tenham vivenciado a fratura do 
mundo comunitário, a força dos sentidos da vida ainda per-
manece, proveniente da conexão com memórias ancestrais que 
não estão localizadas no passado, mas sim à frente, guiando o 
caminho da vida e tornando possível a cura recíproca de linha-
gens passadas, presentes e futuras. Isso permite contar histórias 
onde a dor busca ser harmonizada e curada, permitindo que 
a alegria flua, manifestada no encontro, na celebração, no ca-
minho da esperança compartilhada.

A memória curadora tecida a partir das espiritualidades 
possibilita a leitura das histórias transgressoras que buscavam, 
reiteradamente, a cura dos territórios da terra e dos territó-
rios do corpo, pois implicava a compreensão de que os corpos 



54

violados tinham a possibilidade de se incorporar por meio da 
conexão com a Força Vital que os habita e que possibilita o res-
tabelecimento do equilíbrio e da harmonia no tecido da vida.

A memória curadora, por sua vez, implica beber de fontes 
antigas que permitem nos reconhecer numa história cósmica 
que flui nos ciclos dinâmicos da existência, em que tudo é con-
siderado como tendo o seu tempo e espaço, princípio a partir 
do qual se geram os vínculos necessários com Pacha, no qual se 
integram alguns símbolos religiosos impostos, interpretados a 
partir da sabedoria das próprias Cosmovivências. 

Nas experiências de alienação e nas políticas de assimi-
lação pela globalização que passam diversos povos, é assumido 
o desafio de tecer espiritualidades com os fios rompidos e quei-
mados, pois não se trata apenas de manter tradições, usos e 
costumes, mas de recriar os vínculos por meio da relação com a 
força ancestral que habita os territórios e em cada corpo que é a 
mesma terra-território, pois parte da convicção de que “tudo o 
que existe no Cosmos existe em você. Você é cosmos”16.

Nesse sentido, as espiritualidades ancestrais recuperam 
a consciência de que “todos os tipos de seres vivos dependem 
uns dos outros para sua existência e estão entrelaçados em um 
imenso tecido que evolui continuamente”17, inter-relações di-
nâmicas consideradas como a alimentação mútua da vida, pois 
implicam certos códigos éticos de convivência em um determi-
nado território, onde cada ser vive seu próprio desenvolvimento, 
adquirindo a vitalidade dos demais seres. É uma comunidade 
acolhedora, onde todas e todos criam e se deixam criar.

16.   Reinaga, 1978, p. 22. 
17.   Arnold, 2017, p. 19. 



55

Ensinamentos em que a comunidade humana aprende a se 
relacionar reciprocamente em cada etapa de suas vidas e relacio-
namentos para manter e restaurar o equilíbrio no Pacha e em 
todas as comunidades viventes, já que é um caminho constante de 
se tornar uma pessoa em relação em cada tempo e espaço, o que 
torna possível o Bem Viver. As trocas também envolvem relacio-
namentos pessoais que mantêm o equilíbrio, então uma maneira 
de gerar harmonia é por meio da representação das energias fe-
mininas e masculinas no relacionamento digno entre mulheres e 
homens. Embora se deva considerar que as mulheres dos povos 
ancestrais, que foram duplamente desvalorizadas e silenciadas, 
são aquelas que resistiram a ser completamente despojadas e 
colonizadas, e souberam tecer a vida que se recusa a morrer, e 
estão recriando “de maneira ativa espiritualidades ancestrais para 
descolonizar aqueles universos religiosos que foram forçadas 
a adotar historicamente”18 e recriam a vida das pessoas, como 
o fazem a partir de suas vestimentas impostas, às quais deram 
nuances próprias, pois ao mesmo tempo em que as transformam, 
também criam e dignificam a si mesmas e aos seus ambientes. 

Palavras para continuar sentindo e pensando ao 
longo do caminho 

A abordagem dos mundos relacionais coloca o desafio de 
não nos reconhecermos com identidades fixas estabelecidas por 
mandatos hegemônicos e pelas estruturas binárias que deter-
minam as relações hierárquicas e de poder que destroem a vida 
comunitária, mas sim com modos de vida que fluem na história 
cósmica de energias ou forças vitais que geram processos dinâ-
micos no tecido da vida. 

18.   Marcos, 2002, p. 4.



56

Compartilhar a palavra oferecida é um convite para nos 
afastarmos de noções puristas baseadas em espiritualidades sa-
crificiais, a fim de manter a pureza étnica, associada ao sagrado, 
onde os corpos das mulheres tinham que ser mantidos “puros” 
para serem preservados. Para se abrir à noção de identidades 
que fluem, que são matizadas, que são manchadas, que são feitas 
chix’i19, como uma espécie de cor que não se distingue, pois é 
composta por cores opostas, que apresentam a complexidade 
permanente da existência, como se observa nas resistências e 
recriações da vida de povos e populações que propõem outros 
modos de vida que desafiam as políticas heterônomas do capi-
talismo patriarcal, e a noção do religioso que mantém o poder 
que domina. 

Estes são tempos em que a diversidade busca sair “das polí-
ticas identitárias globalizadas e do universalismo que impedem 
o dinamismo e a criatividade das sociedades em nossos terri-
tórios”20. São diversidades que vão de encontro às realidades 
comuns, como alimentação, saúde, sexualidade, água, terra e o 
mundo ameaçado de diversas comunidades de vida. 

Nos reconhecer no pluriverso nos leva a entender que não 
há uma forma única de identidade, o que nos convida a tecer 
afetos e proximidades que nos desafiam a um incorporamento 
das pluriversidades na defesa e no cuidado de todas as formas 
de vida como eixo fundamental da existência que se reconhece 
como um fio no tecido da vida, como já dizia nossa ancestral 
Berta Cáceres:

19.   Palavra que vem da língua do povo Aimará (Bolívia, Peru, Chile). Cf. Rivera 
(2023).
20.   Segato, 2007, p. 21. 



57

Uma Mãe Terra militarizada, cercada e envenenada, 
onde direitos básicos são sistematicamente violados, 
exige ação.
Vamos acordar! Vamos acordar a Humanidade! Não há 
mais tempo.
Nossas consciências serão abaladas pelo simples fato de 
contemplar a autodestruição baseada na predação capita-
lista, racista e patriarcal.21

A partir dos espaços de partilha que nos convocam em 
comunidade, tenhamos como pretensão Pachakuti, que é o 
momento de fechar o ciclo de um tempo de vida desarmônico, 
desequilibrado, para tornar possível o nascimento de mundos 
relacionais que dignifiquem a vida, produzam o Bem Viver, a 
vida bela, a vida em harmonia, el Sumaj Kausay, Suma Qamaña. 

Jallalla!22

Referências

ARNOLD, Denise. Hacia una antropología de la vida en los Andes. 
In: GALARZA, Heydi (ed.). El desarrollo y lo sagrado en los 
Andes: Resignificaciones, interpretaciones y propuestas en la 
cosmo-praxis. La Paz: ISEAT, 2017. p. 11-40. 

FANON, Frantz. Piel negra, máscaras blancas. Madrid: Akal, 2009. 

FEDERICI, Silvia. Calibán y la bruja: Mujeres, cuerpo y 
acumulación originaria. Madrid: Traficantes de Sueños, 2010. 

FORCADES, Teresa. La Teología Feminista en la Historia. España: 
Fragmenta Editorial, 2011. 

21.   Mediavilla, 2022.
22.   Palavra Aimará que pretende restaurar o equilíbrio e a harmonia nas diversas 
realidades.



58

GARGALLO CELENTANI, Francesca. Feminismos desde Abya 
Yala. Ideas y proposiciones de las mujeres de 607 pueblos en 
nuestra América. Ciudad de México: Corte y Confección, 
2014. 

GIL, Yásnaya. Entrevista a Aura Cumes: La dualidad complementaria 
y el Popol Vuj. Patriarcado, capitalismo y despojo. Revista de la 
Universidad de México, p. 18-25, abr. 2021.

LEWIS, Laura. De la sodomía a la superstición: el pasivo activo y 
transgresiones corporales en la Nueva España. Cuadernos de 
Literatura, v. 25, 2021.

MAMANI, Vicenta. Identidad y espiritualidad de la mujer aymara. 
La Paz: Misión de Basilea-Suiza y Fundación SHI-Holanda, 
1999. 

MARCOS, Sylvia. La espiritualidad indígena y las mujeres 
organizadas. Oaxaca: Planetaria, 2002.Disponível em: https://
sylviamarcos.files.wordpress.com/2017/02/planetaria-la-
espiritualidad-indc3adgena-y-las-mujeres-organizadas-web.
pdf. 

MEDIAVILLA, Manu. Berta Cáceres, defensora ambientalista 
hondureña. Se cumplen 6 años de su brutal asesinato. 
Amnistía Internacional España, 02 mar. 2022. Disponível em: 
https://www.es.amnesty.org/en-que-estamos/blog/historia/
articulo/6-anos-del-asesinato-berta-caceres/. 

OCHOA, Karina. El debate sobre las y los amerindios: entre el 
discurso de la bestialización, la feminización y la racialización. 
In: ESPINOSA, Y. et al. (ed.). Tejiendo otro modo: Feminismo, 
epistemología y apuestas descoloniales en Abya Yala. Popayan: 
Universidad del Cauca, 2014. p. 105-118.

PAREDES, Julieta. El feminismo comunitario: la creación de un 
pensamiento propio. Corpus [En línea], vol. 7, no. 1, p. 1-9, 
2017.



59

REINAGA, Fausto. La Razón y el Indio. La Paz: PIB, 1978. 

RIVERA, Silvia. Un mundo Ch’ixi es posible: Ensayos desde un 
presente en crisis. La Paz: Piedra Rota, 2023. 

SEGATO, Rita. La nación y sus otros: Raza, etnicidad y diversidad 
religiosa en tiempos de Políticas de la identidad. Buenos Aires: 
Prometeo, 2007. 

TIJOUX, Ana. Vengo. In: Vengo. Nacional Records, 2014. 

VAN DEN BERG, Hans. La tierra no da así nomás: Los ritos 
agrícolas en la religión de los aymara-cristianos. Cochabamba: 
Hisbol-UCB/ISET, 1990.





CAPÍTULO 5.

Algumas propostas ecofeministas 
para a construção de processos 

críticos e de mudança

Cinthia Méndez Motta

Introdução

O Núcleo de Mulheres e Teologia da Guatemala é um 
grupo de mulheres de fé de diferentes denominações reli-
giosas. Embora sejamos um grupo pequeno, nos últimos anos 
as propostas nos programas de formação que realizamos com 
mulheres têm se baseado nos princípios do ecofeminismo.

Agradecemos às nossas colegas teólogas que foram pio-
neiras nesse conhecimento: Ivone Gebara, Alicia Puleo, Mary 
Judith Ress, Elizabeth Johnson e Geraldina Céspedes, entre ou-
tras; bem como às mulheres simples com quem constantemente 
aprendemos e desaprendemos essas novas sabedorias. Gostaria 
de agradecer especialmente às organizadoras e aos organiza-
dores deste VIII Congresso de Gênero e Religião pelo convite 
para participar dessas novas buscas das igrejas luteranas e pes-
soas de outras igrejas cristãs. 

O objetivo desta apresentação é começar explorando as 
crises ecológicas e humanas que vivemos atualmente, repen-



62

sando a antropologia a partir de uma perspectiva ecofeminista, 
a fim de contribuir para uma educação crítica e transformadora 
que promova mudanças. 

Pretendo abordar brevemente algumas propostas ecofemi-
nistas em três momentos. As primeiras tentativas de descrever a 
partir de que perspectivas críticas sentimos e pensamos sobre as 
crises humanas e ecológicas que estamos vivenciando no século 
XXI. Diante dessas crises, é urgente repensar a antropologia e 
a teologia em um segundo momento e depois fazer a conexão 
com algumas propostas sobre a ética do cuidado em um ter-
ceiro momento. 

Começamos, então, com esta breve apresentação, que visa 
apenas provocar sentimentos e reflexões, e que poderá ser en-
riquecida, questionada e debatida pelas nossas companheiras e 
companheiros do painel temático.

A vida nas mãos do sistema patriarcal 

O ecofeminismo se baseia na crítica de que as sociedades 
tradicionais e modernas, juntamente com o mercado e suas 
políticas produtivistas neoliberais, continuam a oprimir as so-
ciedades e a natureza. Tudo isto foi muito bem expresso pelos 
povos indígenas no Cume de Iximché, na Guatemala, quando 
“Eles denunciaram a pilhagem neoliberal de territórios, a de-
gradação da Mãe Terra, a pobreza e a migração forçada devido 
às ações de corporações transnacionais”1.

Um ano depois, o Primeiro Fórum Internacional de 
Mulheres Indígenas de Abya Yala discutiu em profundidade os 
problemas que afetam suas comunidades e, em maior medida, 

1.   Declaración de Iximche, 2007.



63

as mulheres, os efeitos das mudanças climáticas, as dificuldades 
que as mulheres têm no acesso à comunicação e à tecnologia, 
“sobre o seu sofrimento com o racismo e a discriminação, sobre 
as dificuldades de acesso a dinheiro, a violência doméstica, a 
violência física, sexual e psicológica”2, preocupação com o 
aumento da taxa de gravidez entre meninas e adolescentes, a ex-
ploração de pessoas assalariadas e outros problemas que afetam 
as mulheres em nível regional. “Eles exigiram que os países de-
senvolvidos acabassem com suas práticas de poluição ambiental 
e apoiassem a proteção da Pacha Mama”3.

O empobrecimento da natureza, das mulheres, das me-
ninas e das crianças se deve às estruturas regionais e locais que 
o tornam possível. Nas palavras de Vandana Shiva, essas desi-
gualdades têm suas origens em um sistema patriarcal e foram 
fortalecidas pelo capitalismo moderno. Por meio de seus es-
tudos, ela descobriu que os desastres e a deterioração ecológica 
têm um impacto maior na vida das mulheres do que na vida 
dos homens, e que as mulheres são, em todos os lugares, as pri-
meiras a defender a natureza contra a destruição ambiental e as 
primeiras a cuidar e realizar ações de cura na natureza.

Para Alicia Puleo a crise ecológica e os problemas sociais 
atuais são “uma oportunidade de superar todos os preconceitos 
sexistas e androcêntricos e avançar em direção a uma nova 
visão de mundo, construída sobre princípios de respeito, igual-
dade, justiça e solidariedade”4. Porém, esses princípios surgem 
de outros paradigmas emergentes, que nos convidam a retornar 
a outros tipos de modelos de relacionamento que favoreçam 

2.   Bonfil, 2008.
3.   Declaración en el I Foro Internacional de Mujeres Indígenas, 2008.
4.   Puleo, 2018, p. 346.



64

a cura dessas relações desgastadas, a partir de perspectivas 
ecofeministas.

Propostas de teologias ecofeministas

As propostas estão baseadas na perspectiva do paradigma 
ecofeminista. “Observar não é uma ação ingênua, mas sim uma 
ação que persegue e constrói realidades e, portanto, também 
desconstrói”5 os projetos que impõem pensamentos, papéis e 
comportamentos homogêneos que justificam a subjugação de 
povos inteiros, mulheres e pessoas vulneráveis, e nos convidam 
a sentir e pensar sobre a visão que temos como seres humanos. 

Um paradigma em crise: o antropológico 

O paradigma antropológico atual, com as relações que es-
tabelece e o fato de nos mergulhar em uma crise humanitária e 
ecológica, não oferece mais sentido para o ser humano, então a 
primeira coisa que precisa ser reconsiderada é a reconstrução da 
antropologia. Esta é uma das abordagens de teólogas feministas 
e ecofeministas, como pode ser visto em María Pilar Aquino, 
que acredita que as respostas aos problemas das mulheres são 
direta ou indiretamente condicionadas por uma antropologia 
particular. Ivone Gebara afirma que, para alcançar relações hu-
manas mais justas, um dos grandes desafios do nosso tempo é 
uma nova compreensão do ser humano.

Geraldina Céspedes afirma que as visões do ser humano 
que estão na raiz da violência de gênero e da depredação da 
natureza são as do ser humano como centro do universo (an-
tropocentrismo) e como centro do mundo (androcentrismo). A 
antropologia androcêntrica patriarcal causa consequências de-

5.   Ventura, 2023. 



65

sastrosas não apenas para a terra e as mulheres, “mas também 
para os seres humanos considerados próximos da natureza e 
das mulheres”6. Como o homem que esse sistema deifica acima 
de todos os seres humanos não é qualquer homem, mas um 
homem adulto poderoso, seus efeitos nocivos se estendem 
também aos homens que não têm poder e que desenvolveram 
atributos femininos, como o cuidado. Nesse sentido, o andro-
centrismo vai além da questão homens-mulheres para abranger 
outras categorias de seres humanos que não têm poder. Essas 
observações ou intuições nos impelem a repensar os seres hu-
manos. Como defende Alicia Puleo, “é hora do ecofeminismo 
tornar outro mundo possível”7.

Rumo a uma antropologia plural

Fazer perguntas de uma perspectiva filosófica nos permite 
entender melhor a nós mesmos como espécie humana: De onde 
viemos? Quem somos nós? E para onde vamos? Essas são per-
guntas que Mary Judith Ress nos convidou a responder em uma 
Escola de Espiritualidade Ecofeminista Ética em 2003. Desde 
então, a perspectiva ecofeminista, a perspectiva violeta e verde, 
despertou e se aguçou em nós que participamos da experiência. 

Ivone Gebara em seu livro Ensaio sobre antropologia filo-
sófica: A arte de misturar conceitos e plantar des-conceitos, no 
segundo capítulo, desmonta cuidadosamente o imaginário 
do ser humano, o anthropos androcêntrico, antropocêntrico, 
teocêntrico e hierárquico. Afirma que a crise causada pelos 
múltiplos problemas se deve à epistemologia patriarcal8, o co-
nhecimento que temos como seres humanos nos distanciou do 

6.   Céspedes Ulloa, 2021, p. 24. 
7.   Puleo, 2018, p. 16. 
8.   Gebara, 2020. 



66

ser, assim como de outros anthropos e também da natureza, já 
que o paradigma do desenvolvimento, das conquistas e explo-
rações destrutivas causou consequências negativas: divisão e 
distanciamento da natureza. 

A experiência teológica nos distanciou da experiência do 
sagrado, por isso colocamos a Divindade fora, acima, longe, e 
nos colocamos fora do Planeta e aprendemos a sobreviver com 
a violência, que pode provocar violência recíproca. Além disso, 
criou crenças religiosas patriarcais que inibem o encontro com 
a divindade na vida cotidiana e nos fazem dormir com expe-
riências românticas do Deus patriarcal que justifica servir à 
humanidade exploradora, abusiva e violenta, além de nos distan-
ciar da experiência de uma imagem de um Deus misericordioso, 
terno e amigável, que ama os seres humanos e toda a criação. 

Portanto, o problema para os seres humanos está em de-
finir onde pensamos, onde agimos, onde nos posicionamos. 
Bebemos das fontes do sistema patriarcal, que em outras épocas 
e tempos nutriu grandes impérios, sociedades dominantes, 
tribos e cidades. Como podemos escapar dessa antropologia 
patriarcal? 

Ivone afirma que há uma universalidade desigual do an-
thropos, pois somos múltiplos e diversos. As diferenças podem 
levar à polarização e a julgamentos mútuos com graus variados 
de perversidade e violência recíproca. Quando as diferenças 
são aceitas, elas podem ser um tesouro, como diz Paul Knitter: 
“Se realmente aceitamos a alteridade dos nossos vizinhos e das 
religiões, se admitimos que nunca seremos capazes de com-
preender e compreender plenamente a sua alteridade, então 
também devemos aceitar a diversidade”9. Na natureza há diver-

9.   Knitter, 2007, p. 450. 



67

sidade, unidade, interdependência, mas não a ponto de destruir 
a diversidade, a biodiversidade reflete a beleza da natureza. E 
a beleza também se reflete na diversidade dos seres humanos. 
Além da riqueza das culturas e nacionalidades, reside a riqueza 
dos seres humanos como tais, próximos e diversos. Jesus nos 
chama à unidade, mas nunca à custa da diversidade.

Entre os seres humanos, quando o que há em comum ou 
as semelhanças são prioridade, na prática entramos em uma ló-
gica mais familiar, mais próxima, mais inclusiva, e assim somos 
chamadas e chamados a entrar em uma lógica mais familiar e 
inclusiva com nossos próximos diferentes. Da mesma forma, é 
necessário considerar a Terra valiosa e recuperar sua imago Dei, 
mas uma imagem criativa, dinâmica, que renova constante-
mente a vida e é finita. Que encontremos seus traços em nossos 
corpos, que sua vida flua em nossas vidas, que façamos parte 
dela e ela faça parte de nós, que esteja em nossos sonhos, que 
apareça em nossos medos e em nossos estados de confiança, 
despertemos para essa consciência ecológica e para essa cons-
ciência de uma humanidade diversa e bela. 

Um despertar espiritual em direção à terra e às 
mulheres

Fazer esse processo de encontro profundo com a natureza 
e com as mulheres é dar um salto na consciência humana. É 
evoluir. É conversão. Como propõe Elizabeth Johnson “realizar 
uma conversão espiritual que envolva fazer várias voltas dife-
rentes ao mesmo tempo”10. Na minha experiência e na de outras 
teólogas, isso envolve fazer vários movimentos; por enquanto, 
vamos revisar dois:

10.   Johnson, 2015, p. 258. 



68

●  Recuperar a visão biocêntrica da vida

Um dos movimentos propostos é passar de visões de 
mundo antropocêntricas e androcêntricas para outras mais 
amplas e biocêntricas que valorizem a vida em todas as es-
pécies da Terra, para que todas as espécies sejam incluídas 
no círculo da vida e do sagrado. A afirmação acima significa 
se desfazer de uma filosofia de vida moldada por dualismos 
hierárquicos, que valoriza uma realidade mais que outra e as 
contrasta, por exemplo: estimando o espírito como superior à 
matéria, a cultura mais que a natureza, o ser humano mais que 
as espécies animais, o homem mais que a mulher; desaprender 
essa filosofia dualista e hierárquica que gera grandes distân-
cias e exclusões entre o ser humano e a natureza nos ajudará a 
fazer a transição para o biocentrismo, que é, sem dúvida, um 
movimento de inclusão, de dança, de evolução animado pela 
Ruah na criação. 

●  Recuperar um senso de pertencimento e 
interdependência com as mulheres e a terra:

Esse movimento implica, como seres humanos, nos realo-
camos no cosmos, na criação, não mais nos colocando no ápice 
da obra criadora como nos colocou o livro de Gênesis 1:28. 
Nosso lugar é dentro do círculo da criação como outra espécie, 
consciente de suas limitações, de suas finitudes. Reconhecer 
que, como espécie, chegamos ao último momento da criação 
e que as outras espécies dos reinos animal, vegetal e mineral 
chegaram primeiro. Recuperar a teologia explícita no livro de 
Jó, em que, diante das angustiadas acusações que Jó faz a Deus 
pelos seus sofrimentos, O Senhor responde: Onde você estava 
quando a Terra foi medida, quando as estrelas irromperam em 
sua canção unânime, quando o mar foi confinado e suas ondas 



69

arrogantes receberam limites? Jó 38:4, uma teologia que nos re-
coloca como parte da criação. 

Reconhecer que outras espécies podem viver sem hu-
manos e que os humanos não poderiam viver sem a presença 
de identidades femininas, masculinas e outras das espécies que 
produzem a vida. É urgente mudar a ilusão ou epistemologia 
dos seres humanos como separados, isolados e fora da espécie, 
e caminhar em direção a uma afinidade sincera com as outras 
espécies com as quais compartilhamos a criação, formando 
e nos sentindo parte da comunidade criativa da vida. Quem 
pode nos introduzir nessa epistemologia são os povos indí-
genas e africanos.

Entretanto, será que os seres humanos podem fazer esse 
movimento de mudança se ainda não se redescobriram, acei-
taram e se reposicionaram de forma diferente em direção à 
metade da humanidade: as mulheres e outros seres humanos 
que são diferentes do homem masculino hegemônico? Se você 
ainda não sentiu afinidade, simpatia, aceitação pelas mulheres? 
É o que mulheres em muitos lugares do planeta se perguntam. 

Fica evidente considerar que é preciso mudar a epistemo-
logia ensinada pelo sistema patriarcal para epistemologias mais 
inclusivas, ecofeministas, epistemologias negras, indígenas, 
queer, afrodescendentes, que ouçam o clamor das mulheres e da 
terra e convidem uma parcela da humanidade, os homens, a se 
relacionarem em termos de igualdade e justiça com as mulheres 
e a desenvolverem para si atributos que têm sido considerados 
apenas femininos, como o cuidado com as pessoas e com a 
Natureza, para que também tenham a oportunidade de desen-
volver uma vida digna, sem violência e sem competição.



70

Seres Humanos: Rumo à Ética do Cuidado da Vida

Este é um tema abordado de forma crítica no ecofemi-
nismo, devido às associações que foram feitas entre “cuidado” 
e mulheres. A ética feminista analisa que tradicionalmente as 
mulheres são cuidadoras, mas é preciso evidenciar que as mu-
lheres não são mais aptas a cuidar por razões biológicas, mas 
sim por aprendizado; é uma construção social de gênero e não 
uma característica do sexo. Então, podemos nos perguntar se 
o desenvolvimento do cuidado se deve mais à socialização em 
uma cultura sexista. Para duas mulheres da Guatemala, cuidar 
é uma responsabilidade de todos os seres humanos, embora a 
cultura patriarcal a tenha atribuído às mulheres. Vilma Fonseca 
afirma: “As mulheres desempenham um papel social, que é uma 
construção histórica e sociocultural. Estamos associadas ao cui-
dado do lar, da família e do meio ambiente, e também somos 
responsáveis ​​pelo cuidado do meio ambiente e da natureza”11. 

O trabalho de cuidado é genericamente atribuído às mu-
lheres. Somos cuidadoras de crianças, pessoas idosas, com 
deficiência e doentes. “Acredita-se que, por sermos mulheres, 
somos responsáveis ​​por essas tarefas. Na verdade, elas deveriam 
ser mais compartilhadas, pois é um trabalho muito exigente e 
exaustivo”12, expressa Alma Odette. 

Segundo Carol Gilligan, “a perspectiva do cuidado não é 
biologicamente determinada nem exclusiva das mulheres”13. 
Portanto, como uma construção social, ela pode ser modificada, 

11.   Entrevista com Vilxma Patricia Fonseca, sobre a Ecologia do Cuidado, 
Guatemala, 19 de março de 2022. 
12.   Entrevista com Alma Odette Chacón, sobre a Ecologia do Cuidado, 
Guatemala, 18 de março de 2022. 
13.   Cf. Comins Mingol, 2003.



71

aprendida ou desaprendida, e é nisso que devemos insistir. A 
partir deste ponto de partida, podemos nos educar de forma 
diferente e educar as gerações futuras na ética do cuidado como 
elemento-chave de uma nova cultura de vida e de uma vida livre 
de violência. 

Conclusão

Para concluir, se pode dizer que esses modelos antropocên-
tricos, androcêntricos e hierárquicos, embora pareçam difíceis 
de desmontar, difíceis de se tirar das relações cotidianas, podem 
ser desmantelados, pois o clamor da terra e o clamor das mu-
lheres irrompem incessantemente e não nos deixam dormir em 
paz porque somos parte deste planeta vivo. 

Nós, seres humanos, somos chamados a despertar para 
uma consciência empática e descolonizadora da vida e do 
corpo das mulheres, da natureza, do presente e do futuro da 
humanidade e do cosmos, substituindo relações de poder e vio-
lência por relações de poder com e entre a comunidade viva. 
Praticando relações de respeito e ecojustiça, considerando a 
humanidade diversa um tesouro e não uma ameaça, é hora de 
trabalhar pela igualdade, equidade e pelo direito à existência de 
uma humanidade diversa e plural.

É nesses momentos da história, em que a continuidade e 
a qualidade de vida devem ser consideradas preocupações cen-
trais, que se torna necessário retornar às realidades e relações 
fundamentais da existência. 



72

Referências 

BONFIL, Paloma. Tradición vs. Derechos humanos y modernidad. 
In: FORO INTERNACIONAL DE MUJERES INDÍGENAS, 
1., Perú, 2008. Disponivel em: https://25176774.fs1.
hubspotusercontent-eu1.net/hubfs/25176774/Compartiendo-
Avances-Para-Nuevos-Retos-2008.pdf. 

CÉSPEDES ULLOA, Geraldina. Ecofeminismo. Teología saludable 
para la tierra y sus habitantes. España: PPC, 2021. 

COMINS MINGOL, Irene. La ética del cuidado como educación 
para la paz. 2003. 427 f. Tesis Doctoral – Departamento 
de Filosofía, Sociología y Comunicación Audiovisual y 
Publicidad, Universitat Jaume, Castellón, 2003. Acesso em 15 
de agosto de 2023. Disponível em: https://www.tesisenred.net/
bitstream/handle/10803/10455/comins.pdf. 

DECLARACIÓN DE IXIMCHE’. In: CUMBRE CONTINENTAL 
DE PUEBLOS Y NACIONALIDADES INDÍGENAS DE 
ABYA YALA, Guatemala, 2007. Disponível em: http://www.
cumbrecontinentalindigena.org/iximche.php. 

DECLARACIÓN EN EL I FORO INTERNACIONAL DE MUJERES 
INDÍGENAS, 1., Perú, 2008. Disponível em: https://25176774.
f s1 . hub sp otus ercontent - eu 1 . ne t / hubf s / 25 17 67 74 /
Compartiendo-Avances-Para-Nuevos-Retos-2008.pdf. 

GEBARA, Ivone. Ensayo de antropología filosófica. El arte de 
mezclar conceptos y plantar desconceptos. España: Verbo 
Divino, 2020. 

JOHNSON, Elizabeth A. Pregunta a las bestias. Darwin y el Dios 
del amor. España: Sal Terrae, 2015. 

KNITTER, Paul F. Introducción a las teologías de las religiones. 
España: Verbo Divino, 2007. 



73

PULEO, Alicia H. Ecofeminismo para otro mundo posible. España: 
Ediciones Cátedra, 2018. 

VENTURA, María Cristina. Ecología de cuidados desde una mirada 
teológica crítica y feminista a la constitución y deconstituición 
del género, raza y pobreza en Centroamérica. In: SEMINARIO 
ALUMNI INTERNACIONAL E INTERDISCIPLINARIO DE 
ICALA, Costa Rica, 2023.





CAPÍTULO 6.

Orfa, a mulher que volta à 
sua tradição ancestral: uma 
leitura hermenêutica negra 

e feminista de Rute 1

Maricel Mena-López

Introdução

O Livro de Rute tem sido abordado a partir de várias pers-
pectivas acadêmicas e teológicas. A perspectiva literária analisa 
a estrutura narrativa, os personagens e os temas do livro pondo 
ênfase numa narrativa de lealdade, redenção e inclusão social.1 
A perspectiva histórica coloca seu acento nos períodos dos 
juízes e na época pós-exílica, época em que o livro provavel-
mente foi escrito. Esta abordagem considera como o livro reflete 
as condições sociais e políticas da época.2

A perspectiva feminista ou de gênero se enfoca na ex-
periência das mulheres, especialmente de Rute e Noemi, 
destacando temas de solidariedade feminina, sobrevivência e 
agência em um contexto patriarcal.3 Orfa apenas é mencio-

1.   Ferreira, 2018. 
2.   Tezza; Toseli, 2010.
3.   Barrientos, [s./d.].



76

nada4, pelo que há poucos estudos que se centrem nesta figura 
bíblica. Desde uma perspectiva negra, o livro de Rute pode 
ser interpretado como uma história de justiça racial que con-
trasta com as experiências das comunidades afrodescendentes. 
Rute, uma mulher moabita, é uma estrangeira em Israel, o que 
a coloca numa posição de vulnerabilidade similar a de muitas 
mulheres negras em contextos afrodiaspóricos.5

A perspectiva teológica explora os temas de providência 
divina, lealdade a Deus e ao povo de Israel, e a inclusão de es-
trangeiros na comunidade de fé.6 A perspectiva sociológica, por 
sua vez, analisa as relações de poder e as questões sociais refle-
tidas no livro, como a proteção dos pobres, estrangeiros e viúvas, 
e as leis sociais que visam garantir justiça e equidade.7 Os Padres 
da Igreja interpretaram Rute como uma figura que simboliza a 
Igreja dos gentios, louvando a sua decisão de deixar a sua terra e 
os seus costumes idólatras para adorar o Deus de Israel.8

Por ser um livro cujas protagonistas são mulheres, muitas 
das interpretações se centram nas ações das protagonistas, Rute 
e Noemi, sendo Orfa invisibilizada no relato. Na maioria das 
vezes ditas interpretações são feitas sob pano de fundo de uma 
perspectiva patriarcal, eurocêntrica, racista, capitalista e co-
lonizadora. Se lê o texto diante dos parâmetros de inclusão e 
redenção das mulheres na cultura patriarcal, e a nosso ver isto 
é uma forma de segregação social, pois somente importam 
aquelas que assumem o monoteísmo descartando aquelas que 
resistem ao modelo colonial do templo e suas instituições. 

4.   Fischer, 2004.
5.   Mena-López, 1995. 
6.   Mesters, 1997.
7.   Nef Ulloa; Xavier, 2024.
8.   Seijas De Los Rios-Zarzosa, 2024.



77

Ditas leituras também partem do suposto de que suas pro-
tagonistas são brancas, isto tem tornado invisível a subjetividade 
dos grupos marginalizados, e de maneira especial das mulheres 
negras e suas tradições religiosas ancestrais. As interpretações 
tendenciosas de superioridade-inferioridade não levam em 
conta as interseccionalidades de gênero, raça-etnia, classe e 
religião na sua análise. Uma hermenêutica bíblica excludente 
reforça discursos ideológicos da branquitude. Ser mulher negra 
é viver no seu corpo os efeitos do sistema opressor e estar ainda 
mais distante e desconectada das histórias da tradição bíblica. 
Com base no exposto, coloca-se a seguinte questão central 
desta pesquisa: qual a mensagem que o corpo de Orfa trans-
mite para a realidade das mulheres afrodiaspóricas da América 
Latina e Caribe? 

O título do nosso texto em si já está proporcionando uma 
linha interpretativa: trata-se de uma leitura do capítulo 1 do 
livro de Rute desde a experiência do terreiro ou eira, como eram 
chamados os espaços de reunião extramuros onde se realizavam 
as festas de fertilidade do Israel pré-monárquico e que durante 
o exílio e pós-exílio constituíram um espaço de resistência 
feminina perante a imposição do templo como único lugar 
onde Deus se manifesta, segundo a mentalidade sacerdotal do 
Segundo Templo. 

Nestas festas a corporeidade feminina é fundamental, 
pois a fertilidade passa por seus corpos, não somente na sua 
capacidade gerativa da vida, mas sobretudo como mediação 
fundamental onde a divindade se manifesta de múltiplas 
formas. É o corpo o princípio hermenêutico que percorre esta 
narrativa, trata-se dos corpos do patriarca Elimeleque, da sua 
esposa Noemi, de seus filhos Malcom e Quiliom, das noras Rute 



78

e Orfa, das anciãs da comunidade que dão vida a essa narrativa 
carregada de simbolismos e movimentos.9

Se o corpo é o lugar hermenêutico por excelência, nosso 
corpo deve ser reconhecido como um território espacial onde 
acontece nosso cotidiano. É nosso corpo de mulher que nos 
ajuda a vivenciar o sagrado que há em nós e através dele somos 
convidadas a ler o texto sagrado. Através da libertação e do 
movimento dos nossos corpos somos capazes de identificar as 
nossas rigidezes, e com isso somos capazes de trabalhar as nossas 
convicções mais profundas, arcaicas e míticas aprendidas desde 
uma ótica patriarcal e que incidem na nossa personalidade.

O reconhecimento dos corpos das mulheres como um es-
paço legítimo de poder benéfico e independente nos possibilita 
reconhecer o divino que há em nossa corporeidade, dessa forma 
a divindade é repensada na corporeidade feminina que nos li-
berta da imagem de um Deus como homem. Podemos ler nos 
corpos de Rute, Noemi e Orfa a divindade que nos revela suas 
próprias experiências corporais e vitais. O corpo nos desafia a 
crescer e amadurecer como pessoas em direção a uma cons-
ciência mais plena. Com esta chave de leitura do corpo somos 
convidadas e convidados a ler o capítulo 1 do livro de Rute a 
partir do que dizem os corpos, suas vozes, seus movimentos, 
tendo como eixo articulador o diálogo com as tradições afri-
canas e, de modo especial, com o Candomblé do Brasil.

Perante a metodologia da religião comparada leremos este 
capítulo a luz do terreiro do Candomblé, pois consideramos que 

9.   Este estudo toma como pano de fundo as intuições apresentadas inicialmente 
num espaço de estudo bíblico da pastoral negra da Igreja anglicana de Rio Grande 
do Sul intitulado “O terreiro da Ruah a partir do livro de Rute” e que foram am-
plamente sistematizadas no Congresso de Gênero e Religião da EST no ano de 
2023.



79

há neste capítulo memórias importantes que nos situam no ho-
rizonte afro-asiático onde o monoteísmo israelita se instalou. 
Essas memórias não foram apagadas ao todo e o livro de Rute 
é um exemplo desse processo de supressão da memória das 
deusas e deuses do panteão africano pelo javismo instituciona-
lizado na teocracia sadocita do Segundo Templo.10

Para o desenvolvimento argumentativo, iniciamos com 
uma breve aproximação de uma proposta estrutural desde as 
chaves de leitura propostas e, finalmente, à guisa de conclusão, 
apresentamos alguns desafios que a eira da ruah nos deixa para 
pensarmos numa educação teológica feminista, antirracista e 
decolonial. 

Proposta estrutural 

O livro de Rute é um livro relativamente curto, com apenas 
quatro capítulos. A nossa proposta estrutural do primeiro capí-
tulo segue a linha narrativa, tendo como fio condutor da nossa 
análise as seguintes categorias: os corpos, as vozes e os movi-
mentos: Os corpos (1-5); As vozes (vv. 6-21); Os movimentos 
(vv. 19-22).

Devido aos limites impostos para este escrito, somente 
centramos nossa atenção na análise do primeiro capítulo. Para 
a análise deste capítulo partimos das seguintes questões: que 
temas aparecem no texto e qual é a sua situação? O que dizem os 
seus corpos, os seus nomes, que movimentos produzem? Que 
elementos do texto nos possibilitam dialogar com as tradições 
africanas?

10.   Terra; Rocha, 2019. 



80

Os corpos (1-5)

Os corpos de cada uma das personagens implícitas e explí-
citas no relato nos possibilitam uma aproximação ao contexto 
histórico e cultural, pois são estes os que experimentam na sua 
corporeidade os efeitos de uma situação precária que os faz 
emigrar da sua cidade natal, Belém, até os campos de Moab. 
Também cada um desses corpos tem um nome que determina 
sua posição no relato.

Nestes versículos temos uma introdução ao contexto 
histórico e social. Inicia com uma ambientação da época dos 
juízes, mas sua história reflete a situação exílica e pós-exílica 
dos séculos V-IV AEC.11 Perante esta constatação, chama nossa 
atenção o porquê da necessidade do redator de ambientar a his-
tória no contexto dos juízes e juízas do Israel tribal. Suspeitamos 
que o tema da posse da terra implícita nos livros de Juízes traz 
implícitas memórias femininas de resistência das mulheres ca-
naneias que lutaram por preservar suas terras no processo de 
conquista e posse da terra de Canaã (Cf. Debora, Jz 4.4; Jael, Jz 
4.9; la mujer anónima de Tebes Jz 9.50-55).12 

A família de Elimeleque se muda para Moabe devido à 
fome em Belém. Se evidencia uma situação de pobreza e fome 
(Rute 1.1; Ne 1.3; 5.2). A maioria das pessoas vive da terra, mas 
não há mais terra (Ne 5.5), os pobres que ainda possuem terras 
são obrigados a abandoná-las e vendê-las por causa da fome e 
dos impostos (Rute 1.1; Ne 5.3-4;). O nome “Belém” ou 
“Bethlehem” tem uma etimologia rica e interessante. Em he-
braico, “Bethlehem” (לֶחֶם  significa “Casa do Pão”. Este (בֵֵּית 
nome é composto por duas partes: “Beth” (בֵֵּית), que significa 

11.   Navarro, 1995.
12.   Mena-López, 2009.



81

“casa”, e “Lehem” (לֶחֶם), que significa “pão”. Este significado re-
flete a importância agrícola e a fertilidade da região. O paradoxal 
no texto é que na “casa do pão” não há pão. O fato é que um 
homem tem que migrar com sua família aos campos de Moab, 
ali morre o patriarca e seus filhos, ficando só a mãe e suas duas 
noras. Chama também nossa atenção o fato de que cada uma 
das personagens é nomeada com seu nome. 

Moabe foi o filho de Ló com sua filha mais velha, nascido de 
uma relação incestuosa após a destruição de Sodoma e Gomorra 
(Gên 19.30-38). Os descendentes de Moabe, conhecidos como 
moabitas, se estabeleceram na região transjordaniana; isto é, ao 
leste do Mar Morto. Na antiguidade, a Transjordânia estava di-
vidida em três entes territoriais: Amon, Moabe e Edom. “Parece 
provável que Amon tenha sido o primeiro a tornar-se uma mo-
narquia centralizada, depois Moabe e, finalmente, Edom, e que 
Amon teria sido a forma mais desenvolvida de Estado primitivo 
e Edom a mais elementar”13.

Ao que se parece, as fronteiras daquelas monarquias não 
eram tão definidas. Contudo, sabe-se que a terra de Moabe era 
um planalto fértil, ideal para a agricultura e a criação de ove-
lhas. A região produzia grãos, cereais e uvas. Os campos ou eira 
eram uma área plana e aberta onde os agricultores debulhavam 
ou separavam o grão da palha. Estes campos abertos são um 
espaço de revelação e encontro com as divindades. No livro de 
Juízes, Gideão encontra um anjo do Senhor em uma eira, onde 
ele recebe uma comissão divina para salvar Israel dos midianitas 
(Juízes 6.11-24). O fato é que a família de Abimeleque e Noemi 
encontram o favor de Deus nestes campos de fartura e comen-
salidade. O texto não fornece dados explícitos sobre os motivos 

13.   Younker, 1997, p. 246. 



82

pelos quais a fome chegou a estes campos, somente no v.20 o 
lamento de Noemi de que o Shadday lhe tem proporcionado 
amargura, possivelmente ao se referir a sua condição de viúva. 

Os moabitas eram parentes próximos dos israelitas, mas 
frequentemente estavam em conflito com eles. Em Números 22-
24, o rei de Moabe, Balac, tentou contratar o profeta Balaão para 
amaldiçoar Israel, mas Deus interveio e Balaão acabou aben-
çoando Israel. Uma das histórias mais conhecidas envolvendo 
os moabitas é a de Orfa, aquela que toma a decisão de ficar em 
Moabe, e de Rute, a moabita que decide assumir a fé de Israel e 
assegurar o direito ao resgate como garantia de sobrevivência.

Moabe é mencionado em várias profecias bíblicas, in-
cluindo as de Isaías (15-16) e Jeremias (cap.48). Essas profecias 
frequentemente falam do orgulho e da arrogância de Moabe e 
do julgamento de Deus sobre eles, mas, também, mencionam 
a misericórdia de Deus e a possibilidade de um remanescente 
moabita que assume ao Deus de Israel. 

A pergunta que surge até aqui é: o que acontece com os 
Moabitas que permanecem na sua tradição religiosa ligada aos 
cultos de fertilidade e às deusas do panteão canaanita? Nosso 
texto não dá conta de responder, pois não há interesse dos reda-
tores deuteronomistas em dar continuidade à história de Orfa. 
Seu interesse recai na tipificação da religião com metáforas de 
prostituição e idolatria. Este parece ser o consenso quando se 
assume que a determinação de ficar na casa da mãe de Orfa a faz 
insensível a sua sogra Noemi, porém alheia dos projetos de Javé. 

Na cultura israelita bíblica, os nomes tinham um signifi-
cado profundo e eram frequentemente escolhidos para refletir 
aspectos importantes da identidade, da fé e das circunstâncias de 
nascimento de uma pessoa. De fato, muitos nomes israelitas in-



83

cluíam referências a Deus (Javé ou El). Por exemplo, Elimeleque 
significa “Meu Deus é rei”. Outros, como, por exemplo, Noemi, 
significa “graça ou graciosa”, referindo-se possivelmente a 
uma benção concedida a seus progenitores. Também refletem 
rasgos da personalidade ou estado de ânimo, por isso troca seu 
nome por Mara, que significa “amarga”. Alguns nomes eram 
dados como uma forma de profecia ou desejo para o futuro 
da criança, por exemplo Malom, que significa “obediência”. O 
nome do segundo filho é Quiliom, que significa “fragilidade”, 
possivelmente evidencia rasgos da sua personalidade ou a con-
dição frágil de seu nascimento. O mesmo acontece com Obede, 
que significa “servo”. O nome Orfa ou “Orpah” pode significar 
“nuca” ou “colo do útero”. Este nome também está associado à 
ideia de “virar as costas” ou “dar as costas”, o que é simbólico na 
sua história, uma vez que Orfa decidiu regressar a Moabe em 
vez de seguir Noemi até Belém.

As vozes (vv. 6-21)

Uma vez morto o marido e os filhos, Noemi decide retornar 
com suas noras ao ter notícias de que novamente há pão em 
Belém, e, no caminho, se produz o diálogo entre ela e suas noras 

8 Disse Noemi às suas noras: Ide, voltai cada uma à casa 
de sua mãe; e o Senhor use convosco de benevolência, 
como vós usastes com os falecidos e comigo. 9 O Senhor 
vos dê que acheis descanso cada uma em casa de seu ma-
rido. E, beijando-as ela, levantaram a sua voz e choraram.

A expressão “casa da mãe” é a expressão utilizada por 
Noemi ao aconselhar suas noras moabitas de que voltem à sua 
família. Orfa inicialmente expressa o desejo de acompanhar 
Noemi, mas, após uma segunda insistência de Noemi de que 



84

volte à casa da mãe, ela decide retornar para sua família e seus 
deuses em Moabe. Este ato contrasta com a decisão de Rute, que 
escolhe permanecer com Noemi e seguir o Deus de Israel. 

A etimologia da expressão “casa da mãe” (em hebraico, 
-beit em”) refere-se ao lar materno, um lugar de se“ – ”בית אם“
gurança e acolhimento para as mulheres, especialmente em 
tempos de crise. A “casa da mãe” simbolizava, então, um retorno 
ao cuidado e proteção familiar, possivelmente para além da 
consanguinidade, contrastando com a vulnerabilidade das 
viúvas sem filhos ou maridos e com “a casa do pai” patriarcal.

Na cultura cananeia, a “casa da mãe” era o núcleo da vida 
familiar onde as mulheres desempenhavam papéis centrais na 
educação dos filhos, na gestão das atividades domésticas ligadas 
as atividades cultuais. Em algumas culturas antigas, incluindo 
a cananeia, a linhagem e a herança podiam ser transmitidas 
através da linha materna. Isso significava que a casa da mãe era 
um símbolo de continuidade e estabilidade familiar.

Em hebraico, a “casa do pai” (“בית אב” – “beit av”) se refere 
ao lar constituído sobre a autoridade paterna, que pode incluir 
uma família extensa ou clã, que é um grupo de lares relacio-
nados por laços de consanguinidade. Este é o modelo de família 
que Noemi conhece, e é por isso que no v. 9 evoca a necessidade 
de descanso na casa de um marido. Este dado nos possibilita 
suspeitar que na cultura moabita as mulheres poderiam se casar 
novamente sem a necessidade de passar pela busca de um resga-
tador varão da linhagem patrilinear. Este é um caminho muito 
longo, Noemi teria que ter mais filhos. 

10 E disseram-lhe: Certamente voltaremos contigo ao teu 
povo.11 Porém Noemi disse: Voltai, minhas filhas. Por que 
iríeis comigo? Tenho eu ainda no meu ventre mais filho, 



85

para que vos sejam por maridos? 12 Voltai, filhas minhas, 
ide-vos embora, que já mui velha sou para ter marido; 
ainda quando eu dissesse: Tenho esperança, ou ainda que 
esta noite tivesse marido e ainda tivesse filhos, 13 Esperá-
los-íeis até que viessem a ser grandes? Deter-vos-íeis por 
eles, sem tomardes marido? Não, filhas minhas, que mais 
amargo me é a mim do que a vós mesmas; porquanto a 
mão do Senhor se descarregou contra mim. 14 Então le-
vantaram a sua voz, e tornaram a chorar; e Orfa beijou a 
sua sogra, porém Rute se apegou a ela.

Orfa decide livremente voltar para a casa de sua mãe, para 
sua tradição ancestral matrilinear. Ela reivindica a casa da mãe 
também como um lugar de refúgio e proteção, especialmente 
para as mulheres e crianças. Ela volta ao espaço que dá segurança 
e apoio emocional às mulheres. A casa é um espaço espiritual 
por excelência. Muitas tradições e rituais religiosos e culturais 
eram realizados na casa da mãe, reforçando seu papel central 
na vida espiritual e comunitária. Esses aspectos mostram como 
a casa da mãe era valorizada e respeitada na cultura cananeia, 
refletindo sua importância na estrutura social e familiar. Porém 
o retorno à casa da mãe tem se prestado para interpretações co-
lonialistas até o ponto de ser tipificado como uma mulher frágil 
que abandona o projeto de Deus. 

No entanto, vemos nela uma mulher fiel à sua tradição, 
uma mulher autônoma que pode dizer não. Ela volta para a casa 
de sua mãe e para a sua religião. É uma mulher contracultural 
para sua época, já que não aceita o destino a que estão con-
finadas as mulheres na religião que se está gestando em Judá. 
Rute por sua vez, significa “amiga”, é quem se apega incondicio-
nalmente à sua sogra. Seu nome já tem uma intencionalidade de 
acordo com a linha deuteronomista encarregada de nos apre-
sentar esta história.



86

15 Por isso disse Noemi: Eis que voltou tua cunhada ao 
seu povo e aos seus deuses; volta tu também após tua 
cunhada. 16 Disse, porém, Rute: Não me instes para que 
te abandone, e deixe de seguir-te; porque aonde quer que 
tu fores irei eu, e onde quer que pousares, ali pousarei eu; 
o teu povo é o meu povo, o teu Deus é o meu Deus;

Nestes versículos Rute faz uma profissão de fé e adesão ao 
Deus de Israel. Chama a atenção como este hino até os dias de 
hoje é um símbolo da união esponsal dos matrimônios heteros-
sexuais, e aqui é um cântico que entona uma mulher para uma 
outra mulher. É uma confissão de amor que inclui o amor apai-
xonado e possivelmente erótico, pelo menos esta é a intuição 
de algumas leituras que entendem que a relação entre Rute e 
Noemi pode ser vista como um exemplo de afeto profundo e 
solidariedade entre duas mulheres. 

Embora a narrativa bíblica não sugira explicitamente uma 
relação romântica, a lealdade e o compromisso de Rute para 
com Noemi são notáveis e podem ser interpretados como um 
modelo de amor e apoio incondicional, que ressoa com as expe-
riências de muitas pessoas LGBTQIAPN+. 

A invisibilidade lésbica não é algo natural, mas sim resulta 
de vários fatores. Dentre estes, estão a misoginia, o machismo, a 
socialização destinada a esses corpos numa sociedade que fun-
ciona a partir de uma moralidade judaico-cristã, que por sua 
vez sustenta e faz funcionar uma série de binarismos, dentre os 
quais o masculino-feminino.14

14.   Santos; Tagliamento, 2021, p. 9-10.



87

Os movimentos (vv. 19-22)

Noemi e Rute caminharam até chegar a Belém causando 
uma grande comoção na cidade. As mulheres reconheceram a 
Noemi, porém ela as repreendeu dizendo que agora ela não era 
Noemi e sim Mara, “amarga”, poque o “Shadday” a tem amar-
gurado e maltratado, e “Yahweh” a enviou com as mãos cheias 
e voltou com as mãos vazias, dando mal testemunho de Noemi. 

Chama atenção nestes versículos os nomes dados a di-
vindade. Entre os vários significados que lhe são aplicados ao 
Shadday, os mais destacados são: “Deus da montanha” e numa 
grande maioria “Todo-Poderoso”. Um terceiro significado é 
“Grande mãe” ou “a dos seios”. Para o nosso estudo, estamos 
interessadas em explorar esse último significado, porque parece 
mais apropriado dentro do contexto em que ocorre. Shadday, 
como indicado por Harriet Lutzky15, teria como raiz Shad 
(“seio / s” ou “peito” feminino), traduzido como “a dos seios”; 
algo assim como aquela que nutre ou sustenta todas as coisas. 
Também o sufixo ay é um morfema feminino – (a) e que teria 
existido no Ocidente semítico. Tallay, Arsay, Pidray; Rahmay “o 
útero”, bem como Shadday.

Esses aspectos mostram como os nomes eram uma parte 
integral da identidade e da espiritualidade na cultura israelita 
bíblica, carregando significados que iam além de simples iden-
tificadores, pois também refletem rasgos da personalidade de 
cada pessoa, tal qual acontece nas religiões de tradições afri-
canas, cujos filhos de santo adquirem o nome de seu santo no 
panteão Bantu e Ioruba. 

15.   Lutzky, 1998.



88

Do terreiro de Moabe ao terreiro do Candomblé

O terreiro, em hebraico goren, traduzido como “eira”, apa-
rece quatro vezes na parte central do Livro de Rute (3.2-3,6,14). 
Este termo aparece em muitos outros livros da Bíblia. No livro 
de Crônicas – uma versão contemporânea do Livro de Rute 
sobre a história de Judá – este lugar é tão sagrado que o próprio 
Davi celebra ali sacrifícios: “Vendo Davi, no mesmo tempo, que 
o Jave lhe respondera no terreiro de Ornã, o jebuseu, sacrificou 
ali” (I Crônicas 21.28). Lugar que será sempre referência do en-
contro entre Davi e Javé (II Crônicas 3.1). 

Esta mesma palavra nomeia “praças” ou “largos” (como 
o Largo Zumbi dos Palmares em Porto Alegre) na entrada 
das cidades, lugar de eventos proféticos (II Crônicas 18.9). No 
candomblé o terreiro é um espaço de propagação de valores 
civilizatórios africanos, são verdadeiras “mini Áfricas”16 onde 
convergem o comunitário, o celebrativo, a ancestralidade, a co-
mensalidade, proteção e matrilinealidade. 

Os nomes nas culturas africanas, por sua vez, têm uma 
importância profunda e multifacetada. Eles não são apenas 
identificadores, mas carregam significados ricos e são uma ex-
tensão da identidade e da ancestralidade de uma pessoa. Eles 
podem indicar a origem étnica, a posição social e até mesmo 
a religião da pessoa. Muitos nomes africanos têm significados 
ligados à natureza, à espiritualidade ou a eventos significativos 
na vida da família. Por exemplo, o nome “Kwame” em Gana 
significa “nascido no sábado”, enquanto “Amina” significa “paz” 
em árabe. O nome de uma criança pode influenciar seu destino 
e caráter. A escolha do nome é um ato solene, muitas vezes en-
volvendo rituais e celebrações. 

16.   Silveira, 2014.



89

No Candomblé, a influência dos santos, ou orixás, no 
temperamento dos filhos de santo é uma parte fundamental 
da prática religiosa. Cada orixá possui características especí-
ficas que são refletidas nos seus filhos de santo. Cada orixá tem 
atributos e personalidades distintas. Por exemplo, Iansã é co-
nhecida por ser guerreira e impulsiva, Xangô por seu caráter 
ousado e arrogante, Ogum por sua personalidade tímida e vin-
gativa, enquanto Oxum é associada à doçura e à maternidade. 
Essas características são transmitidas aos filhos de santo que são 
regidos por esses orixás. 

Os filhos de santo frequentemente incorporam as quali-
dades de seus orixás em suas identidades e comportamentos 
diários. Isso pode influenciar desde a maneira como se vestem 
até como interagem com os outros. Durante os rituais de ini-
ciação, os filhos de santo passam por processos que reforçam 
a conexão com seus orixás. Isso inclui a adoção de comporta-
mentos e atitudes que refletem as características do orixá. Os 
pais e mães de santo (líderes espirituais) orientam os filhos de 
santo sobre como viver de acordo com os princípios e carac-
terísticas de seus orixás, ajudando-os a entender e a canalizar 
essas influências de maneira positiva. A prática do Candomblé 
busca o equilíbrio e a harmonia entre os filhos de santo e seus 
orixás, promovendo um entendimento profundo de si mesmos 
e de suas relações com o mundo ao seu redor.

A redescoberta e o uso de nomes africanos são formas de 
resistir à imposição de culturas externas e relembrar a grandio-
sidade da herança africana. Cada nome carrega uma história, 
um propósito e uma identidade que merece ser celebrada e pre-
servada. Neste sentido, a corporeidade humana é uma extinção 
da divindade que se revela na cotidianidade da vida e no corpo 
das mulheres da diáspora africana.



90

Considerações conclusivas

O reconhecimento do corpo integral da mulher como um 
espaço legítimo de poder – de um poder benéfico e indepen-
dente – desafia a visão de que o poder da mulher é inferior e 
perigoso. Dessa maneira, a Divindade é repensada na corpo-
ralidade. Sem dúvida, isso nos permite proclamar a libertação 
das imagens de Deus como o único masculino, e nos permite 
ler nos corpos o Deus que eles nos revelam, que parte de suas 
próprias experiências corporais e vitais.

A voz como chave de leitura possibilita “dar voz aos que 
não têm voz”, o que significa que a história tradicionalmente 
ignora grupos sociais que não estão em um status social de pres-
tígio e de maneira reiterativa as mulheres e suas sexualidades, 
promovendo assim classismos, sexismos e racismos baixo o 
suposto de uma leitura inclusiva. Isso também acontece nas in-
terpretações bíblicas, onde os corpos que importam são apenas 
os de homens importantes de prestígio. Nesta história o corpo, 
a voz e os movimentos de Orfa são quase sempre invisíveis, o 
destaque sempre é para Rute e Noemi. 

Para atravessar fronteiras, os movimentos são necessários. 
Nos momentos de ameaça, sempre nos focamos na tradição, 
porque é o que nos dá segurança; no entanto, na comunidade 
é necessário romper as fronteiras que nos separam para nos 
abrirmos à diversidade. A história e o pensamento das mulheres 
giram sem parar em torno da transgressão das fronteiras. Orfa 
não assume a ortodoxia patriarcal e com ela é possível reivindicar 
o papel de protagonismo das mulheres nas religiões ancestrais.

Ao entendermos Moabe como um espaço de abundância, 
de comensalidade e de comunidade alternativa, fazemos jus-
tiça com uma história que tem visto o mal na corporeidade de 



91

mulheres que se negam a entrar no controle de uma religião 
patriarcal que as oprime. 

Este capítulo, ambientado nos campos ou eira de Moabe, 
nos possibilitou fazer uma analogia com os espaços ao ar livre 
onde inicialmente se celebravam as festas do santo no can-
domblé. Com isto podemos afirmar que na tradição bíblica há 
memórias ancestrais afro-asiáticas na constituição da religião 
israelita. 

Referências

A BÍBLIA. Tradução Ecumênica Brasileira. São Paulo: Loyola/
Paulinas, 1995.

BRUNETTO CARLIN DOS SANTOS, Dayana; TAGLIAMENTO, 
Grazielle. Corpos e experiências lésbicas importam? Para 
quem? A rede lésbi brasil diálogos entre ativismo e academia. 
Sul-Sul, [S.l.], v. 2, n. 2, p. 8-18, 2021.

BARRIENTOS, Iris. Eres quien puede redimir. Una lectura 
latinoamericana de Rut desde género. [s./d.]. Disponível em: 
https://www.mercaba.org/Caravias/01/Barrientos.Rut%20
desde%20genero.rtf. Acesso em: 04 fev. 2025.

FERREIRA, Cláudia Andréa Prata. Livro de Rute: leitura 
contemporânea, reflexão literária da condição feminina e a 
valorização das medidas socioprotetivas presentes na torá. 
In: CONGRESSO INTERNACIONAL ABRALIC, 15., 2018, 
Uberlândia. Anais [...]. Uberlândia, Universidade federal de 
Uberlândia, 2018. p. 5479-5490. Disponível em: https://abralic.
org.br/anais/arquivos/2017_1522246828.pdf.

FISCHER, Irmtraud. El libro de Rut: Una exégesis de la Torá desde 
la óptica de las mujeres. Selecciones de teología, [S.l.], n. 172, p. 
275-282, 2004.



92

LUTZKY, Harriet. Shadday as a goddess epithet. Vetus Testamentum, 
[S.l.], v. 48, fasc. 1, p. 15-36, 1998.

MENA-LÓPEZ, Maricel. A força da solidariedade: o livro de Rute 
numa perspectiva negra e feminista. Mosaicos da Bíblia, São 
Paulo, n. 20, p. 1-19, 1995.

MESTERS, Carlos. Como ler o livro de Rute: pão, família, terra. 3. 
ed. São Paulo: Paulus, 1997.

NAVARRO, Mercedes. Guía Espiritual del Antiguo Testamento: los 
libros de Josué, Jueces y Rut. Barcelona: Editorial Herder, 1995.

NEF ULLOA, Boris; XAVIER, Magno de Carvalho. A amizade 
social no livro de Rute. Revista de Cultura Teológica, São Paulo, 
v. 34, n. 108, p. 258-273, 2024.

SEIJAS DE LOS RIOS-ZARZOSA, Guadalupe. El libro de Rut en 
la exégesis patrística. In: MEDRANO, Estela Aldave; ARBIOL, 
Carlos Gil (ed.). Voces bíblicas olvidadas y recordadas: ensayos 
de exégesis con perspectiva de género. Libro homenaje a 
Carmen Bernabé Ubieta. Navarra: Editorial Verbo Divino, 
2024. p. 367-382.

SILVEIRA, Hendrix Alessandro Anzorena. “Não somos filhos sem 
pais”: história e teologia do batuque do Rio Grande do Sul”. São 
Leopoldo: EST, 2014. Dissertação (Mestrado em Teologia) – 
Faculdades EST, São Leopoldo, 2014.

TERRA, Kenner Roger Cazotto; ROCHA, Abdruschin Schaeffer. 
Judaísmo enoquita: pureza, impureza e o mito dos vigilantes 
no Segundo Templo. Horizonte, Minas Gerais, v. 17, n. 52, p. 
148-166, 2019. 

TEZZA, Maristela; TOSELI, Cecilia. Rut. Una introducción. 
Revista Interpretación Bíblica Latinoamericana, Quito, n. 67, p. 
37-47, 2010.

YOUNKER, Randall W. Moabite social structure. The Biblical 
Archaeologist, [S.l.], v. 60, n. 4, p. 237-248, 1997.



CAPÍTULO 7 .

A verdade que comunicam 
os corpos 

Angélica Bernate Rojas

Considerações iniciais

No âmbito do VIII Congresso Latino-Americano de 
Gênero e Religião, é oferecida uma reflexão sensível sobre o 
uso do corpo da mulher para fins bélicos no conflito armado da 
Colômbia e as diversas consequências que essa situação gerou. 
Para tanto, será observado o componente Meu Corpo Diz a 
Verdade, do relatório apresentado em 28 de junho de 2022, pela 
Comissão para o Esclarecimento da Verdade, Convivência e 
Não Repetição, constituída após a assinatura do acordo defini-
tivo para o término do conflito e o estabelecimento da paz, entre 
o Estado colombiano e as FARC-EP. A partir daí, serão trazidos 
fragmentos de quatro histórias de mulheres vítimas de violência 
sexual, propondo algumas reflexões a partir da perspectiva teo-
lógico-pastoral que nos diz respeito. O objetivo é continuar 
interpretando o que a fé e a espiritualidade significam para as 
mulheres neste momento, oferecendo sororidade para a trans-
formação desejada e necessária. 

Entre as propostas de organização temática, a comissão es-
tabeleceu uma acertada categoria denominada: “Meu corpo diz 



94

a verdade” e, através dela, foi proposto um caminho de escuta 
ativa, acompanhamento e reconhecimento dos impactos da 
violência sexual nos corpos de centenas de mulheres e em seu 
entorno. Funciona como ferramenta de intervenção nos pro-
cessos de apoio às vítimas. São mulheres que, em sua condição, 
foram vítimas de humilhações da violência em um ambiente de 
conflito. Dentro da dinâmica da guerra, elas sofreram as terrí-
veis consequências da desigualdade nas mãos dos paladinos do 
patriarcado. Contaram suas histórias de violência infligida prin-
cipalmente em seus corpos1, mulheres em contextos rurais ou 
urbanos, indígenas, negras, afrodescendentes, camponesas, em 
situação de deficiência; mulheres que sendo mulheres, sofreram 
violência sexual, entre outras formas de violência. A maioria dos 
casos de violência sexual ocorreu em áreas rurais e com menor 
intensidade nas cidades. As mais afetadas foram meninas e mu-
lheres jovens entre 11 e 26 anos. Esses casos também ocorreram 
dentro das fileiras de grupos combatentes como, por exemplo, a 
violência reprodutiva. 

Para alcançar essa experiência de alívio e o início de rei-
vindicação, a Comissão da Verdade trabalhou a partir de uma 
perspectiva de gênero, buscando garantir dignidade e trata-
mento adequado às mulheres, de acordo com seus direitos. Os 
documentos apresentados pela Comissão incluíam histórias 
que revelam práticas de violência perpetradas contra mulheres 
por vários agentes, tanto legais quanto ilegais. Essa abordagem 
também teve como segunda seção um interesse nos efeitos sobre 
pessoas sexualmente diversas e LGBTIQAPN+ no contexto do 

1.   Para revisar as estatísticas e classificações das informações encon-
tradas, recomenda-se consultar o seguinte site: Comisión De La Verdad. 
Guía para la pedagogía del volumen Mi cuerpo es la Verdad. Sección 
mujeres. Disponível em: www.comisiondelaverdad.co/pedagogia/guia-para-la- 
pedagogia-del-volumen-mi-cuerpo-es-la-verdad-seccion-mujeres. 



95

conflito armado.2 Essa abordagem destacou, entre outras coisas, 
a falta de proteção e o desinteresse pela igualdade de direitos 
dessa população, o que é acentuado em ambientes de guerra, 
pois essa pessoas foram moralmente rotuladas como indignas 
de direitos, em um projeto de priorizar pessoas com base em 
como elas vivenciam sua identidade de gênero e sexualidade.

Vozes de corpos em guerra

Abaixo estão trechos de histórias contadas por mulheres 
corajosas que falaram sobre sua dor no processo de alívio e 
liberdade. O exercício do enfraquecimento do poder das mu-
lheres e seu impacto na comunidade é evidente. 

A primeira história é o relato de Nery, uma mulher do 
Putumayo, sul da Colômbia, em 2012. Ela diz: “Eu precisava 
de tempo para me recuperar. Fisicamente consegui, mas por 
dentro continua gravado. Foi um golpe muito duro para todas. 
Enfraquecer as mulheres dessa maneira era enfraquecer nossa 
comunidade, tirar nossa força. É assim que eles sempre nos 
querem: fracas”3.

A RESISTÊNCIA DE NERY: Nery compartilha o que a grave 
ferida da violência sexual significou para ela e sua comunidade. 
Fala no plural, transmitindo o impacto da violência no nível co-
munitário. A pretensão de controlar os corpos funciona como 

2.   Essa abordagem de gênero foi vista como uma ameaça por grande parte da 
população colombiana, particularmente os membros da Igreja Evangélica que, 
apoiados por certos grupos políticos e meios de comunicação, alguns com outras 
intenções, trabalharam para distorcer o Acordo. O alcance dessa licitação foi tal 
que alimentou os temores de muitas famílias, principalmente em relação à edu-
cação. Foi chamada de “Agenda de Gênero”, que traria as intenções macabras e 
diabólicas de mudar a identidade sexual de meninas e meninos, especialmente 
nas escolas e também em seus lares. 
3.   Comisión De La Verdad, 2019, p. 43.



96

espólio de guerra, e grupos armados entenderam isso muito 
bem e trabalharam para enfraquecer seus oponentes usando 
corpos de mulheres. Nery conta como essa pretensão afetou seu 
ser integral e a interpreta como um golpe na potência do ser. 
Esse tipo de violência é usado para satisfazer apetites sexuais e 
compensar ou premiar os combatentes. Manter e estimular a vi-
rilidade guerreira acompanhada de uma arma etc. Muitas outras 
consequências desagradáveis poderiam ser listadas em favor de 
objetivos militares dentro e fora das fileiras armadas; porém, 
chama atenção o uso dos corpos das mulheres para dominar 
territórios, famílias, a economia e todas as áreas da sociedade. 
A hegemonia do patriarcado e sua pretensão de domínio au-
mentam o poder em detrimento dos outros. O pensamento de 
superioridade para causar dano é evidente. Um exemplo disso é 
considerar o outro incapaz, a ponto de destruí-lo, usando força 
excessiva para sua redução à expressão mínima. 

Vamos acompanhar esta segunda história que fala do des-
respeito à vida das mulheres e as consequências que isso tem 
na autoestima delas. “Os homens de fora da reserva não nos res-
peitam. Somos “moedas de troca” para eles. Eles nos violentam 
para mostrar aos nossos homens quem está no comando e fazem 
conosco o que querem. Com esses atos eles ameaçam a sobrevi-
vência do nosso povo”4. Os grupos armados entenderam que 
atacar mulheres significava atacar toda a comunidade, suas fa-
mílias e seu meio ambiente. Portanto, falamos das condições 
das mulheres como as condições da população em geral e a 
qualidade de vida. Para a mulher da história, sua autoestima 
foi muito afetada. A comparação com uma moeda de baixo 
valor, cada vez mais desvalorizada, ilustra bem a situação das 

4.   Comisión De La Verdad, 2019, p. 46.



97

mulheres vítimas desse tipo de violência. É evidente não apenas 
a acumulação de danos; mas sim as intenções perversas de dar 
uma lição aos homens da comunidade, usando o corpo da mu-
lher para mostrar poder. A posse de um corpo pertencente a 
outrem poderia ser considerada como uma forma de mobili-
zação de um sistema de revitimização e degradação ao ponto 
de anular o seu valor. O ambiente perfeito para a insegurança, o 
medo e a vergonha que imobilizam, silenciam e levam à impu-
nidade. Diante de tantos rostos e perpetradores da violência, a 
culpa geralmente recai sobre a vítima e a impunidade progride.

No centro novamente um corpo violado. São muitos os 
testemunhos que refletem o abandono e a incapacidade de nos 
reconhecermos. Também é evidente a obstinação da vida em 
buscar formas de existir. É o que afirma Marta de Risaralda: 
“[…] Enquanto estive lá eu não conhecia o amor, ninguém me 
tratava com carinho. Senti falta da minha família e da vida que 
eu tinha. Eu não reconhecia meu próprio corpo, parecia estranho 
para mim, como se não me pertencesse... era essa a realidade. 
Muitas vezes desejei morrer para não ter que continuar vivendo 
assim. Só encontrava forças na lembrança da minha mãe, nunca 
perdi a esperança de vê-la novamente”5.

A FORTALEZA DE MARTHA RISARALDA, 1985: A re-
sistência faz parte das mulheres que, ao mesmo tempo em que 
conseguem descrever sua condição de morte em vida, encontram 
algo em que se agarrar para resistir, sem corpo, sem identidade, 
sem relacionamentos, sem amor. A violência sexual é descrita 
como uma pilhagem do que é mais sagrado, a desapropriação 
do que é íntimo, do que é próprio, do que é mais precioso. Golpe 
após golpe, um grande impacto é sofrido em todas as dimensões 

5.   Comisión De La Verdad, 2019, p. 57.



98

do ser mulher e a vida se extingue mais uma vez. É evidente 
como a violência enfraquece o poder de ser autêntica e livre. Os 
danos são tão grandes que, somados à violência já vivida pela 
presença do sistema patriarcal e ao acréscimo do classicismo, do 
racismo etc., agravados pela guerra, as mulheres ficam aprisio-
nadas na desesperança e na resignação diante da morte em vida. 

Um novo corpo violado agora fala para questionar nossos 
corpos: “[…] Nunca pude denunciar. Eu estava com medo. Como 
eu poderia confiar depois do que aconteceu comigo? Encontrei 
apoio entre as minhas, em minha comunidade, mas precisamos 
ser capazes de falar sobre o que vivenciamos. É por isso que estou 
aqui. Precisamos que as pessoas de fora conheçam a nossa dor e, 
principalmente, que ela não se repita”6.

O medo e o receio de falar são consequências difíceis para 
aquelas que sofreram abuso. A conquista da violência é acor-
rentar suas vítimas ao calabouço do silêncio e da desconfiança, 
que sempre surgirão para prender ainda mais as mulheres e 
negar a liberdade, a possibilidade de crer e de ser novamente. 
A história apresentada deixa claro como ambientes seguros e 
de confiança, embora desafiadores, também podem se tornar 
ambientes de esperança. A mulher fala de lugar próprio, o de 
sororidade em sua comunidade, o de seu próprio corpo comu-
nitário que promove a verdade. Para a mulher da história, seu 
lugar para retornar à vida é lá. Ao encontrar apoio em conexões 
sinceras, de uma comunidade que acredita nela, ela fala para ser 
ouvida. Assim, recupera a confiança para ouvir seu corpo e dei-
xá-lo falar. O poder de falar, a visita, ganha valor a partir de sua 
experiência com um forte compromisso ao longo da vida para 
garantir que essa história nunca mais seja contada. 

6.   Comisión De La Verdad, 2019, p. 48. 



99

Voz para dar vida 

As experiências de violência e opressão de cada pessoa 
se conectam e se encaixam quase perfeitamente com as histó-
rias de muitas mulheres ao longo da história, mesmo fora dos 
conflitos armados. Este exercício nos permite reconhecer que 
quem exerce controle sobre o corpo do outro se torna poderoso 
e que essa constante é intrínseca aos sistemas; e que poderia 
ser traçado um paralelo entre as histórias de violência contra os 
corpos das mulheres na Bíblia e as muitas histórias de violência 
contra as mulheres no meu país e na América Latina. Não se 
trata de uma grande descoberta, pois já foi mencionada em es-
tudos sobre o tema na América Latina7, só que, ao escutar isso 
pela primeira vez, surgem questionamentos sobre a superação 
das relações de dominação e poder perpetuadas por uns sobre 
os outros. 

Na hermenêutica do corpo, Cardoso diz:

Compreender o texto como corpo, fruto das relações 
sociais de gênero, e compreender o processo de inter-
pretação também a partir das relações concretas entre os 
corpos, traz novas luzes à compreensão do discurso. O 
corpo como critério hermenêutico oferece novas alter-
nativas de leitura que convidam a novas relações entre 
mulheres e homens.8

Portanto, pode-se dizer que esta categoria hermenêutica 
nos permite reconhecer e identificar diretamente a violência e 

7.   Dagoberto Ramírez deixa claro que, ao ler as Escrituras de uma perspectiva 
latino-americana, é surpreendente encontrar um paralelo tão marcante entre as 
experiências do povo bíblico e as circunstâncias que nosso povo enfrenta hoje, es-
pecialmente nas comunidades cristãs populares espalhadas por todo o continente 
(Ramírez, 1992).
8.   Cardoso, 1997, p. 6.



100

suas consequências. Embora a barbárie e a realidade fatalista 
nos façam pensar que tudo está perdido, a verdade comuni-
cada pelos corpos também nos permite sonhar com o que pode 
acontecer ou está acontecendo. Quando as fontes da verdade são 
reconsideradas e abertas a outras epistemologias, um caminho 
alternativo começa a assumir o uso do poder com equidade e 
corresponsabilidade. Então surgem algumas questões como: 
O que mudaria se realmente percebêssemos o mundo e nossos 
relacionamentos a partir do corpo? O que mudaria se, como 
um povo que acredita, proclamássemos a verdade sobre o que 
nossos corpos dizem? Como podemos falar da experiência da 
salvação e da encarnação de Jesus a partir e para corpos sofre-
dores e violados? Como a morte de Cristo foi interpretada e 
os insultos recebidos quando os corpos vivenciam a morte de 
tantas maneiras? Que categoria daríamos à ressurreição dos 
corpos e seu lugar na transformação das relações de poder hoje? 

Sem pretender abranger todos os aspectos que poderiam 
ser abordados neste exercício, serão apresentadas algumas con-
clusões para dar continuidade ao diálogo sobre gênero e poder. 

Infelizmente, muitas perspectivas teológicas estabelecem 
nobres discursos evangélicos que justificam e naturalizam a 
violência à luz do sofrimento de Cristo. O corpo dilacerado 
de Jesus na cruz, seu padecimento, sem dúvida, guarda relação 
com o sofrimento causado pela violência. Portanto, ouvir a voz 
do corpo é apelar à liberdade e à potência da nova vida que 
surge e se manifesta na Ressurreição. É preciso voltar aos prin-
cípios básicos da comunicação assertiva, a capacidade de ouvir, 
partindo das histórias de corpos violados, se deixando desafiar 
e vendo aí um reflexo das próprias lutas. Falar sobre isso para os 
responsáveis ​​por esses crimes não tem sido o mesmo que falar 
sobre outros tipos de crimes, portanto, falar a partir da perspec-



101

tiva do corpo violado significa visibilizar algo tão horrendo, dar 
um nome, erguer a voz da denúncia, expor os culpados e abrir 
caminhos para a restauração. 

O poder de dominar o corpo do outro expõe a necessi-
dade de domínio do próprio corpo e deixa clara a necessidade 
de orientar essa tendência para evitar a repetição e a conti-
nuidade da violência que acaba afetando não apenas os mais 
fracos, mas também os mais poderosos e, consequentemente, 
toda a comunidade. A escuta respeitosa, dentro de uma pers-
pectiva de gênero, será essencial para a sobrevivência e o cultivo 
de relacionamentos e ambientes mais justos. Se considerarmos, 
de acordo com o testemunho bíblico, que a igreja é o corpo de 
Cristo, então estamos dizendo que esse corpo deve garantir que 
se proclame a verdade a todo custo. Não se ocupará apenas de 
dizer e interpretar o que o texto diz; mas ouvirá as vozes de-
sesperadoras que os corpos gritam. Abordagens e políticas de 
gênero devem permear todos os esforços e ações que a Igreja 
realiza. Quando o corpo fala, ele diz a verdade, não há espaço 
para mentiras. 

“MEU CORPO É RESISTÊNCIA E DIZ A VERDADE;
É DIVERSIDADE, É MEDO, É FORÇA,

É CORAGEM, É DOR, É REPÚDIO”9.

Referências

CARDOSO, Nancy. Presentación. Pautas para una hermenéutica 
feminista de la liberación. RIBLA, Quito, n. 25, p. 5-10, 1997. 
Disponível em: https://www.centrobiblicoquito.org/images/
ribla/25.pdf.

9.   Comisión De La Verdad, 2019, p. 13. 



102

COMISIÓN DE LA VERDAD. Guía para la pedagogía del 
volumen Mi cuerpo es la Verdad. Sección mujeres. Disponível 
em: https://www.comisiondelaverdad.co/pedagogia/
guia-para-la-pedagogia-del-volumen-mi-cuerpo-es-la-
verdad-seccion-mujeres.

COMISIÓN DE LA VERDAD. Mi cuerpo dice la verdad. [S.l.]: 
2019. Disponível em: https://web.comisiondelaverdad.co/
images/zoo/publicaciones/archivos/Mi_cuerpo_dice_la_
verdad_V2022.pdf.

RAMÍREZ, Dagoberto. Evangelizacion y cultura. Estudio 
exegético-hermenéutico de Hechos de los Apóstoles. RIBLA, 
Quito, n. 12, p. 135-152, 1992. Disponível em: https://
ia801205.us.archive.org/14/items/revistadeinterpr12depa/
revistadeinterpr12depa.pdf.



CAPÍTULO 8.

O ministério da mulher cananeia 
que facilitou a compreensão da 
salvação em Mateus (15:21-28)1 

Mercedes L. García Bachmann

Considerações iniciais

Agradeço o convite para refletir sobre gênero, liderança e 
poder, e em particular sobre poder, porque, devido à sua natureza 
patriarcal, tem sido um tema evitado nas agendas feministas. 
Quero dizer que, desde o início, o uso patriarcal do poder po-
lítico – incluindo o poder religioso – tem sido justificadamente 
criticado, mas, ao mesmo tempo, achamos desconfortável 
tentar exercê-lo de uma maneira diferente. No entanto, esse 
desconforto também não fez parte da reflexão feminista ini-
cial. Começo, então, observando nossa própria necessidade de 
nos libertarmos de nossos medos ou preconceitos em relação à 
nossa autoridade e ao nosso poder; Medos apresentados como 
muito reais, porque são incentivados pelo sistema patriarcal no 
qual fomos criadas e no qual operamos – já ouvimos sobre isso 
na conferência de abertura deste congresso. Esses mecanismos 

1.   Esta contribuição é uma versão revisada da apresentação feita no painel te-
mático Justiça de Gênero, Liderança e Poder no congresso de agosto de 2023. 



104

de controle da autoridade feminina produzem, entre outros 
males, a “síndrome da impostora”2.

Insulto, uma forma (válida?) de aumentar a 
salvação

Proponho refletir sobre o reconhecimento do poder de 
mulheres assertivas a partir de um texto bíblico sobre um mi-
lagre em favor de uma mulher que não tinha nada a seu favor 
— ou assim parecia. Não trago nenhuma descoberta extraor-
dinária, mas sim uma coleção de pistas que diferentes pessoas 
que estudam a Bíblia vêm apontando. Essas pistas têm a ver 
com a maneira como mulheres influentes, com algumas qua-
lidades importantes, são desacreditadas com base no controle 
patriarcal, em tempos passados ​​e modernos (não é apenas um 
problema judaico ou bíblico). Uma das maneiras pelas quais 
essas mulheres são desacreditadas é as tornando estranhas, 
estrangeiras. Porque ser ou não estrangeira denota pertencer 
ou não, ter direitos ou não, ter que justificar a própria idios-
sincrasia ou tomar como certa. Ser estrangeira é um exemplo 
do que uma das palestrantes perguntou na conferência de 
abertura desta conferência: Quem você era antes que os ou-
tros lhe dissessem quem você é? Ser considerada estrangeira é 
ser confrontada com “não estrangeiras”, nativas. Embora seja 
uma classificação excludente, mas não inerentemente dis-

2.   Não creio que seja necessário explicar isso em um contexto de gênero; 
Tomo a expressão da Dra. Marcia Blasi, que a utilizou no painel que deu origem 
a esta publicação. Um exercício que certamente produziria resultados significa-
tivos seria listar os preconceitos (conhecidos) que cada uma de nós enfrentou 
— apenas aqueles que sabemos que não se aplicam da mesma forma aos nossos 
colegas homens. Mais graves ainda são os preconceitos de classe e raciais, sobre 
os quais há excelentes contribuições tanto nas revistas da nossa região (Coisas do 
Gênero, RIBLA, Caminhos), quanto nos congressos da Faculdades EST. 



105

criminatória, nossas histórias coloniais marcaram o outro, o 
colonizado, como estrangeiro e negativo. Nas nossas histórias 
pessoais e sociais abundam os exemplos de “estrangeirização” 
de grupos e indivíduos aborígenes; Em alguns casos, até 
mesmo animalização, como quando são exibidos em museus 
ou caçados como animais selvagens. E nisso, como sabemos, a 
própria Bíblia é culpada. Niels Lemche coloca a compreensão 
de Canaã e sua população nestes termos: “estereotipada e in-
flexível, e deixa claro que os cananeus e suas terras não tinham 
uma história independente; eles foram incluídos apenas em 
narrativas históricas para promover as intenções dos narrado-
res”3. Essa afirmação é ainda mais válida quando se trata das 
cananeias, pois sofrem discriminação adicional.

O que me encorajou a abordar esse tópico foi um artigo 
que apareceu em uma coletânea de releituras feministas de 
Mateus. O autor monta seu trabalho a partir de três mulheres 
neste evangelho, algumas das quais são cananeias.4 Então per-
cebi que não poderia fazer uma lista. Puxei pela memória, reli 
o evangelho e descobri pelo menos quatro mulheres cananeias, 
nem todas com igual destaque: Tamar e Raabe na genealogia de 
Jesus em Mt 1.1-17 e da mulher cananeia e sua filha possuída 
por demônios em Mt 15.21-28 (a filha dá origem à história, 
mas está ausente dela).5 Fiquei refletindo sobre a possível vida 

3.   Lemche, 1991 apud Jackson, 2002, p. 75.
4.   Humphries-Brooks, 2001. 
5.   As mulheres restantes na genealogia Mateana de Jesus são Rute, uma 
moabita incorporada a Israel, e Betsabé, que foi casada com Urias, o hitita, e 
mais tarde se tornou esposa de Davi e mãe de Salomão, mas cuja genealogia 
é desconhecida. “Raabe e Rute […] certamente representam de forma posi-
tiva, como pioneiras, a entrada dos gentios na Promessa”, afirma Avril (2001, 
p. 148). A Betsabé, uma tradição rabínica, (Sanhedrin 107a) a torna “neta de 
Aitofel de Gilo, conselheiro de Davi”(Avril, 2001, p. 156). Levine (2015, p. 125-
126), também identifica a Rainha do Sul (12:41) e a esposa de Pilatos (27:19). 



106

pós-exorcismo dessa mulher cananeia anônima6: Poderia ter 
simplesmente desaparecido da história? A bibliografia à qual 
tenho acesso não responde a essa pergunta. 

“As Nações” em Mateus

A relação entre Mateus e “as nações”, uma das quais seria 
“Canaã” (embora seja um termo anacrônico), é ambígua e, por-
tanto, não goza de consenso entre as pessoas que estudam a 
Bíblia7. Por outro lado, Mateus tem sido tradicionalmente con-
siderado o evangelho para os gentios, começando sobretudo 
pela Grande Comissão. Como não é nosso objetivo resolver 
essa ambiguidade, basta entender por que as opiniões expressas 
divergem sobre esse assunto. Glenna Jackson afirma que neste 
evangelho “Há apenas oito casos, incluindo a história cana-

“Provavelmente havia gentias entre aquelas que buscavam as curas de Jesus ‘por 
toda a Síria’ (4:24) e aquelas que ‘o seguiram desde a Galileia, da Decápole, de 
Jerusalém, da Judeia e dalém do Jordão’ (4:25)”.
6.   Veja a longa lista de mulheres mencionadas por Mateus em Richter Reimer 
(1997). Ela percebe que “As mulheres em Mateus são mencionadas apenas pelo 
nome no início e no fim do Evangelho: na genealogia, ao pé da cruz e na res-
surreição. Delas se preservou, além de sua agência, também seu nome. Para a 
maioria, porém, permaneceu a memória histórica das excluídas, que, por meio 
de suas vidas, forjaram uma nova história de inclusão participativa no Reino de 
Deus manifestada na história. Dessa forma, elas praticamente abrem e fecham o 
evangelho, atuando também na sua parte central (15,21-28)”. 
7.   Outras causas são a natureza polissêmica do termo “nações” (Gullotta, 2014, 
p. 333) e o prisma com o qual biblistas abordam o tópico. Por exemplo, Selvidge 
(1987, p. 79): “Ao usar o termo Canaã, Mateus encoraja esse antigo medo e talvez 
ódio do estrangeiro, do desconhecido – aquele que se tornou inimigo de Abraão”. 
Para Gullotta (2014, p. 329), Mateus tem uma atitude anti-gentia. Carter, (2004, p. 
274), acrescenta discriminação econômica, já que provavelmente veio do campe-
sinato pobre; ver Richter Reimer (1997, p. 156): Ela recebe a imagem, a reelabora 
e a devolve a Jesus. Ela vê o pão, as crianças comendo o pão e os cachorros co-
mendo as migalhas que caem da mesa. Ela radicaliza a experiência da pobreza, 
porque deve conhecê-la muito bem. Nada é dito sobre estar satisfeito, sobre estar 
saciado. O tema é a falta de fartura”. 



107

neia, em que títulos com designação geográfica ou nomes de 
lugares são usados” e todos, com a possível exceção das refe-
rências a Magdala, são negativos.8 Assim, qualquer público 
contemporâneo do evangelho teria associado Canaã ao opo-
nente estereotipado, sabendo também que ele não existia mais 
como tal em sua época (talvez isso o tornasse um inimigo em 
potencial, não um inimigo real). De qualquer forma, há con-
senso entre biblistas de que Mateus agrava a situação da mulher 
siro-fenícia ao torná-la cananeia e ao acrescentar “Tiro” a Sídon 
(veja a confirmação em Mt 11.21-22!, bem como em Ezequiel 
26-27, por exemplo).9 

Mateus a inclui no grupo de pessoas que imploram a Jesus 
por uma ação salvadora. Ela está no centro de uma estrutura 
concêntrica que começa e termina com a cura dos cegos, con-
tinua com o sinal de Jonas e, finalmente, envolve a expulsão dos 
demônios da filha da mulher cananeia com as duas multipli-
cações dos pães (a alusão ao pão jogado aos cães une essas três 
seções).10 Gail O’Day mostra a dificuldade de classificar esta 
história a partir da crítica de gêneros literários, porque para 
ser uma história de milagre falta a sua descrição e para ser dito 
de Jesus inclui muito diálogo de confronto.11 Uma estrutura de 
texto poderia ser a seguinte, proposta com base no modelo 3+1:

O pedido fracassado da mulher (22): “Tenha miseri-
córdia” A
Resposta de Jesus (23a): silêncio

8.   Jackson, 2002, p. 61. 
9.   Lee, 2014, p. 15; Jackson, 2002, p. 78, Note que, após a primeira menção em 
Gênesis 9, Canaã reaparece na lista de nações em Gênesis 10 (veja em particular 
o v. 15), como o pai de Sídon. 
10.   Richter Reimer, 1997, p. 154. Ver también Anderson (2001, p. 37). 
11.   O’day, 2001, p. 116-117. 



108

O pedido fracassado dos discípulos (23b): “mande-a em-
bora” B
A resposta de Jesus (24): somente as ovelhas perdidas 
Pedido fracassado da mulher (25): “Ajude-me” A
A resposta de Jesus (26): o pão das crianças
Pedido exitoso da mulher (27): “até os cães” C
A resposta de Jesus (28): “Faça-se em vós”12 

A estrutura de 3 solicitações falhas + 1 positiva aponta a 
surpresa. Também é possível que Mateus quisesse associá-la à 
sua antecessora, Raabe: De acordo com Josué 2, Raabe conhecia 
muito bem a fé em YHWH e se uniu a Israel. Raabe negociou 
a sua própria inclusão e a de sua família em Israel quando 
conquistaram Jericó. Rajab não apenas negociou sua sobrevi-
vência: O texto faz dela a primeira pessoa que eles encontram 
quando entram para espionar a terra a ser conquistada e a pri-
meira pessoa a proclamar os feitos salvadores de YHWH, como 
se dissesse: “Todo o povo conhece a mão poderosa com que 
YHWH os tirou do Egito e os acompanhou pelo deserto; eu 
quero fazer parte desse povo e dessa história”. Raabe dá teste-
munho dos grandes feitos de YHWH no deserto, enquanto a 
mulher cananeia e o cego que buscavam a visão (9.27) clamam 
usando terminologia cristã, particularmente “Senhor” (embora 
também, “filho de Davi”, 9.28; 15.23).13

Josué 2 e 6 nos diz que Raabe era uma mulher de má re-
putação sexual e baixo status social, indicado pelo termo zōnâ 
(prostituta, puta, mulher solteira etc.), porque ela morava na 
pior área da cidade e porque ela não morava na casa dos pais 
nem estava relacionada com nenhum homem. À custa de seu 

12.   Lee, 2014, p. 14 traz como exemplos Mt 6.1-34 e Am 1.3-2.8; Os 3+4 ditados 
de Provérbios 30 poderiam ser acrescentados.
13.   Richter Reimer, 1997, p. 155. 



109

baixo status, a graça salvadora se manifesta plenamente: Até 
mesmo uma mulher de vida ruim, religião ruim e etnia ruim 
pode se tornar parte do povo de Deus se ela souber reconhecer 
o braço poderoso de YHWH e argumentar teologicamente com 
seus agentes! Ah, mas essa má fama mudará! Quando ela rea-
parece em Mateus 1, ela é a esposa honrada de Salmom e mãe 
de Boaz, nada menos, embora uma tradição rabínica a ligue ao 
próprio Josué.14

Vemos então que quanto mais baixo se encontra na escala 
social, política, religiosa e de gênero, “maior” é o milagre. Tanto 
na história de Raabe quanto na da mulher cananeia anônima, a 
graça divina é ampliada ao custo de confirmar vários tipos de 
preconceitos contra essas mulheres. Aos olhos humanos, elas 
não tinham nada a seu favor. Contudo, elas tinham fé, perseve-
rança, ousadia e uma visão teológica clara. No entanto, como 
Gullotta coloca de forma brutal, mas não por isso de forma 
equivocada em relação à mulher cananeia (mas aplicável a 
Raabe), esta foi uma circunstância excepcional, não a “Grande 
Comissão”: 

Para Mateo, não importa se ela o chama de Senhor agora 
ou mais tarde: O que importa é o reconhecimento de que 
é um cão, que seu lugar é debaixo da mesa do dono, e de 
lá, e somente de lá, pode receber as migalhas que caem da 
mesa do dono. Ela aceita seu lugar, mas oferece as caracte-
rísticas positivas do animal com o qual se assemelha, neste 
caso comendo as migalhas para que nada seja desperdi-
çado. Na mente de Mateus, o centurião de Cafarnaum e a 
mulher cananeia são exceções à regra normativa de Jesus, 
que limita seu ministério somente às “ovelhas perdidas 
de Israel” (Mateus 15:24). Não são encontros normativos, 

14.   Humphries-Brooks, 2001, p. 139. 



110

mas excepcionais. [...] Ao longo da história, Jesus per-
manece na posição de poder e concede a cura somente 
depois que ela aceita e usa o insulto para reforçar o poder 
de Jesus sobre ela. A mudança na narrativa vem da capa-
cidade da mulher de reconhecer não Jesus como o mestre, 
mas a si mesma como o cão e admitir que tanto humanos 
(judeus) quanto cães (gentios) precisam de pão.15

O que fazer diante dessa constatação? Claro que há reações 
diferentes. Por exemplo, muitas feministas resgataram a ousadia 
da mulher cananeia em vez do insulto; Isso me parece preciso 
de uma perspectiva hermenêutica, pois não nega o insulto, mas 
oferece uma estratégia de resiliência. Outra reação é reconhecer 
as limitações sociais, históricas e religiosas de Mateus e sua co-
munidade, que é o ponto deste autor: não para romantizar a 
história, mas para a reconhecer como uma exceção à política 
restritiva da comunidade mateana em relação às pessoas gen-
tias. Porém… há migalhas no Reino?

A partir de nossa perspectiva, latino-americana, luterana 
e feminista, devemos reconhecer os limites da narrativa, sim; 
mas, além disso, é necessário um trabalho desconstrutivo que 
afirme que esses milagres são operados graças à fé desta mulher 
e não apesar de suas condições; que é provocada pelo desafio 
que ela faz aos homens israelitas correspondentes que não de-
sejam compartilhar seu tesouro, os discípulos e o próprio Jesus 
(é possível que também houvesse discípulas, mas elas não são 
identificadas como tal nesta passagem de Mateus). Graças à 
sua fé, Raabe e a mulher cananeia (e Rute e outras mulheres) 
foram admitidas no povo de Deus, no Reino dos Céus e, graças 
a terem sido admitidas pela sua fé, qualquer condição particular 

15.   Gullotta, 2014, p. 335.



111

(étnica, econômica, estado civil, tendo crianças ou não, boa ou 
má reputação sexual etc.) torna-se adiaphoron: qualquer con-
dição particular as torna ricas em termos da diversidade que 
somos as criaturas, mas insignificantes em termos de salvação 
(não é Mateus, é claro, mas Paulo!).

A vida pós-exorcismo desta mulher cananeia anônima 

A mulher cananeia obteve acesso à comunidade cristã? Por 
que não? Posso imaginar um papel de liderança para uma mulher 
com as características dela: assertiva, segura de suas necessidades, 
com uma teologia impecável, apesar de ela mesma confirmar o pre-
conceito étnico de Jesus e seus discípulos e apesar de não ter tido 
as credenciais étnicas exigidas das ovelhas perdidas de Israel. Eu a 
imagino, como Richter Reimer, uma mulher cujo “ministério visa 
facilitar tanto a compreensão das diferentes abordagens da ação 
salvífica de Deus, quanto a compreensão da própria salvação em 
diferentes contextos”16. Não creio que a história corresponda a um 
evento real, mas sim que contenha algumas memórias reformuladas 
da biografia de uma das várias líderes da igreja do primeiro século. 

Convite para continuar pensando sobre poder e 
liderança

Como em muitas histórias bíblicas e mais recentes, 
mulheres que se tem auto liderança raramente encontram re-
conhecimento e poder. Elas são estrangeirizadas, questionadas, 
boicotadas, suspeitas, perseguidas, ignoradas, até mesmo por 
outras mulheres. As sociedades são baseadas, entre outros ele-
mentos, em um sistema de honra, que regula o comportamento 
sem a necessidade de violência física. Nas sociedades tradicio-

16.   Richter Reimer, 1997, p. 155. 



112

nais – e suspeito que não apenas nelas – autoridade e poder 
estão entre os bens considerados não renováveis.17 

Eu me pergunto se esse é o modelo de liderança que que-
remos praticar.

E também me pergunto se temos permissão para exercer 
outro modelo de liderança. 

Acho que também podemos retornar aqui às questões que 
as painelistas desta conferência nos colocaram, como a questão 
da liberdade ou identidade, definida por outras pessoas e por 
toda uma cosmovisão. Acrescentando criticidade, nos convidou 
a continuar avaliando nossos próprios papeis como mulheres na 
“canaanização” de outras mulheres ou em nos permitir, como o 
próprio Jesus em outro contexto, dizer “Se não é contra a nossa 
causa, está conosco”... mesmo que ela continue sendo uma mu-
lher cananeia, nos incomodando com seus gritos. 

Referências

ANDERSON, Janice Capel. Matthew: Gender and Reading. In: 
BLICKENSTAFF, Marianne; LEVINE, Amy-Jill (org.). A 
Feminist Companion to Matthew. Sheffield: Sheffield Academic 
Press, 2001. p. 25-51. 

AVRIL, Anne Catherine. Las mujeres judías en la genealogía de Jesús 
según Mateo 1,1-17. RIBLA, Quito, v. 40, n. 3, p. 147-158, 2001. 

CARTER, Warren. Matthew and the Gentiles: Individual 
Conversion and / or Systemic Transformation? Journal for the 
Study of the New Testament, [S.l.], v. 26, n. 3, p. 259-282, 2004. 

17.   Kirkpatrick, 2005, p. 32: “Como todos os recursos, a honra era percebida como 
um bem limitado no mundo antigo. […] A preocupação resultante em proteger e 
manter a própria honra produz uma corrente subjacente de potencial conflito nas 
interações sociais, à medida que as partes buscam uma oportunidade de ganhar 
honra e, ao mesmo tempo, têm o cuidado de preservar a honra que já possuem”.



113

GULLOTTA, Daniel N. Among Dogs and Disciples: An 
Examination of the Story of the Canaanite Woman [Matthew 
15:21–28] and the Question of the Gentile Mission within the 
Matthean Community. Neotestamentica, África do Sul, v. 48, n. 
2, p. 325-340, 2014. 

HUMPHRIES-BROOKS, Stephenson. The Canaanite Women in 
Matthew. In: BLICKENSTAFF, Marianne; LEVINE, Amy-Jill 
(org.). A Feminist Companion to Matthew. Sheffield: Sheffield 
Academic Press, 2001. p. 138-156. 

JACKSON, Glenna S. “Have Mercy of Me”: The Story of the 
Canaanite Woman in Matthew 15.21-28. Londres / Nueva 
York: Sheffield Academic Press, 2002. 

KIRKPATRICK, Shane. Competing for Honor: a Social-Scientific 
Reading of Daniel 1-6. Leiden: Brill, 2005. 

LEE, Dorothy A. The Faith of the Canaanite Woman (Mt. 15.21-
28): Narrative, Theology, Ministry. Journal of Anglican Studies, 
v. 13, n. 1, 2014. 

LEVINE, Amy-Jill. The Gospel of Matthew: Between Breaking and 
Continuity. In: NAVARRO PUERTO, Mercedes et al. (org.). 
Gospels: narrative and history. Atlanta: SBL Press, 2015. p. 
121-144. 

O’DAY, Gail R. Surprised By Faith: Jesus and The Canaanite 
Woman. In: BLICKENSTAFF, Marianne; LEVINE, Amy-Jill 
(org.). A Feminist Companion to Matthew. Sheffield: Sheffield 
Academic Press, 2001. p. 114-125. 

RICHTER REIMER, Ivoni. “No temáis… id a ver... y anunciad”. 
Mujeres en el Evangelio de Mateo. RIBLA, Quito, v. 27, p. 146-
147, 1997. 

SELVIDGE, Marla J. Daughters of Jerusalem. Kitchener: Herald 
Press, 1987.





















CAPÍTULO 9.

Identidades de gênero e 
diversidade sexual: uma 

genealogia sobre políticas, direitos 
e produção de conhecimento

Andrea S. Musskopf

Considerações iniciais

O presente texto se propõe a fazer uma genealogia do tema 
proposto para a Mesa Temática “Identidades de gênero e diver-
sidade sexual: políticas, direitos e produção de conhecimento” 
realizada no VIII Congresso Latino-Americano de Gênero e 
Religião. Ao fazer essa genealogia pretende-se dar visibilidade 
a práticas políticas e acadêmicas que têm provocado mudanças 
nos campos dos direitos e da produção de conhecimento. Além 
da visibilidade, entende-se que o re/conhecimento dessas prá-
ticas explicita e re/força o compromisso com as questões de 
diversidade sexual e de gênero, afirmando sua presença, suas 
possibilidades e desafios.

Para a construção dessa genealogia recorro às minhas 
próprias memórias de participação e envolvimento com a te-
mática. Muitas dessas questões estão contempladas em outras 
publicações e materiais que são utilizados como fonte para a 



124

construção desse texto. Outras informações e dados são acres-
centados a partir de referências complementares, atualizando e 
ampliando o quadro de memória e organizando as informações 
de acordo com o proposto.

Os eixos de análise, assim como propostos pela Mesa 
Temática, articulam questões no âmbito dos movimentos so-
ciais, da produção de conhecimento científico/acadêmico e 
outras formas de produção de conhecimento, e da teologia e 
dos estudos de religião. Nesse sentido, o texto apresenta e dis-
cute seus desenvolvimentos no passado (parte 1), reflete sobre 
questões mais recentes (parte 2) e indica possibilidades para o 
contexto atual e futuro (parte 3). Dessa forma, busca contri-
buir para situar a discussão numa perspectiva histórica mais 
ampla, refletindo criticamente sobre os caminhos percorridos e 
propondo alternativas que podem auxiliar quem pretende con-
tinuar caminhando por essas veredas.

Explorando nosso passado queer

“Queer” é um termo que passou a ser usado a partir da 
década de 1980 em alguns textos de estudiosas na intersecção 
do que se pode chamar de estudos feministas e estudos gays e 
lésbicos.1 Originalmente usado no contexto da ação política, ele 
logo passou a representar um amplo campo de produção aca-
dêmica que se consolidou, inicialmente, como Teoria Queer e, 
mais recentemente, como Estudos Queer.2 Para explorar o que 
se está chamando de “nosso passado queer”, no entanto, pro-
põe-se dar um passo mais atrás para situar esse “passado” partir 

1.   Teresa de Lauretis e Judith Butler são, geralmente, identificadas como as pri-
meiras autoras a utilizar esse termo em suas reflexões teóricas.
2.   Musskopf, 2019. 



125

das (pelo menos) duas vertentes que, como afirmado acima, se 
intersectam, para perceber como incidem sobre ele.

Tanto para falar de gênero quanto para falar de diversi-
dade sexual numa perspectiva histórica é possível estabelecer 
diferentes pontos de referência. No caso do feminismo, por 
exemplo, Elisabete Bicalho identifica seis períodos para uma pe-
riodização dos estudos de gênero, quais sejam: 1º. Movimento 
filosófico da Ilustração e a Revolução Liberal (séculos XVII e 
XVIII); 2º. Formação do pensamento social clássico (século 
XIX); 3º. Sufragismo e ciências sociais (1880-1940); 4º. Fase 
clássica da reflexão feminina (1940-1965); 5º. Reflexão do Novo 
Feminismo (1965-1979); 6º. Teoria de Gênero (Anos 1980).3 
Como a própria autora afirma, não se trata de uma periodização 
definitiva, mas uma organização possível para perceber deter-
minados desenvolvimentos no campo feminista até chegar à 
emergência da categoria de gênero e o desenvolvimento de um 
campo de estudos que se articula a partir dela – que é o interesse 
nesse texto.

Da mesma forma, eu mesmo articulei uma proposta de 
periodização em diálogo com outras autoras e outros autores, 
identificando diferentes momentos da ação política e prática 
acadêmica implicada na categoria “queer” ou na expressão 
“diversidade sexual e de gênero”4. Nessa periodização, que 
já estabelece uma relação com o campo da reflexão teológica, 

3.   Bicalho, 1992.
4.   Queer é utilizado, nesse texto, como equivalente a “diversidade sexual e de gê-
nero”. Embora essa expressão não inclua todas as possibilidades e potencialidades 
do termo queer em contextos de fala inglesa, ela tem sido usada para representar 
um campo amplo de ação política e acadêmica que, com todas as suas contradi-
ções, é o que mais se aproxima, no contexto brasileiro, daquilo que está implicado 
na categoria “queer” (também esse representando um universo amplo com suas 
próprias contradições). Ver Musskopf (2019).



126

eu identifico três períodos: 1º. O surgimento de um sujeito e a 
construção de uma identidade (século XIX); 2º. A consolidação 
de uma identidade (1970); 3º. A desestabilização do discurso 
identitário (1980).5 Na relação com a reflexão teológica essa 
periodização se expressa graficamente da seguinte forma:

Movimento social Academia Teologia

Movimento homófilo Estudos sobre (homo)
ssexualidade Teologia Homossexual

Movimento de 
Libertação Gay/LGBT

Estudos Gays e 
Lésbicos

Teologias Gay e 
Lésbica

Movimento Queer/
LGBTIQA+

Estudos Queer/
Diversidade sexual e 

de gênero
Teologia Queer

As duas periodizações apresentadas acima têm em comum 
a relação estabelecida entre movimentos sociais/atuação política 
e pesquisa acadêmica/reflexão teórica, questão fundamental para 
entender como esses campos se interrelacionam e o tipo de conhe-
cimento que produzem. A outra questão é que elas se encontram 
nos anos de 1980. Evidentemente, embora sigam caminhos espe-
cíficos, elas não se desenvolvem sem diálogo e pontos de contato 
entre elas, bem como com outros campos e perspectivas, mas pro-
fundamente conectadas se se retroalimentando. Por isso mesmo, 
ambas são importantes para refletir sobre o “nosso passado”.

Do ponto de vista da religião, o quadro acima explicita a 
sistematização de um diálogo, apropriação e impacto através 
de distintas formas de teologia (homossexual-gay-queer). No 
campo da teologia feminista, também é possível traçar uma pe-
riodização semelhante.6 No que segue, se aprofunda a reflexão em 

5.   Musskopf, 2012, p. 172-208.
6.   Brunelli, 2000, p. 209-221, identifica as seguintes fases na teologia feminista 
na América Latina: 1. Fase preliminar – a emergência da mulher na Igreja: década 



127

torno das questões relacionadas à religião no campo dos estudos 
de diversidade sexual e de gênero. No entanto, particularmente 
na discussão teológica e numa perspectiva latino-americana, é 
importante não esquecer do “nosso passado feminista”.

Teologias homossexual-gay-queer na América 
Latina

A categorização de diferentes discursos e práticas teológicas 
em “homossexual”, “gay” e “queer”, ainda que responda a deter-
minados desenvolvimentos no campo acadêmico/científico e 
político nem sempre dá conta de identificar produções especí-
ficas que podem articular diferentes perspectivas. Em termos 
de distinção, uma teologia homossexual ou sobre a homosse-
xualidade se relaciona com a perspectiva médica que cunhou o 
termo “homossexual” no século XIX, mas continua presente em 
elaborações contemporâneas. Mesmo que tenham desempe-
nhado (e continuem desempenhando) um papel importante ao 
chamar a atenção para a experiência de determinados sujeitos 
e grupos sociais, suas limitações são bastante evidentes, uma 
vez que, mesmo no campo da teologia e da prática religiosa, 
repetem a ideia de um sujeito uniforme e um grupo homogêneo 
e, de modo geral, sob o/s qual/quais pairam determinadas sus-
peitas e uma cidadania de segunda categoria. É o que, quando 
assumida numa postura afirmativa, se denomina de uma pers-
pectiva apologética ou defensiva, de modo geral procurando 

de 60, Teologia da Libertação, participação nas CEB e pastorais – papel e lugar da 
mulher; 2. Primeira fase – a teologia e a “questão da mulher”: segunda metade da 
década de 70, produção teológica das mulheres, nova hermenêutica; 3. Segunda 
fase – a teologia “na ótica da mulher”: década de 80, perceber e denunciar o ca-
ráter androcêntrico, patriarcal e racional do discurso teológico, releitura bíblica, 
valorização do sensível, da experiência, do cotidiano, do celebrativo; 4. Terceira 
fase – a teologia feminista e a mediação de gênero.



128

responder (positivamente) “o que a ciência diz sobre...”, “o que a 
tradição diz sobre...”, “o que a Bíblia diz sobre...” e “o que a prá-
tica pastoral diz sobre...”7.

Esta perspectiva está presente em muitas discussões e po-
lêmicas no contexto das igrejas cristãs na América Latina e no 
mundo. Ela também está presente nas elaborações teológicas 
de muitas ONG e grupos na América Latina que fizeram o en-
frentamento da pandemia de HIV/AIDS contra o forte apelo 
homofóbico reforçado por instituições e lideranças religiosas no 
continente em relação à pandemia.8 Mas aí também se pode 
perceber elementos daquilo que se configurou como teologia 
gay e, até, posturas e construções mais radicais naquilo que 
se pode entender como teologia queer. Em muitos sentidos, a 
pauta identitária, não exclusiva de movimentos gays e lésbicos, 
tornou possível aquilo que na Teologia da Libertação se chamou 
de “sujeito teológico emergente”. É essa perspectiva, com seus 
ganhos e suas limitações, ainda dependente de um sujeito social 
relativamente homogêneo e uniforme, mesmo quando marcado 
mais por uma perspectiva ofensiva de reivindicação de direitos, 
que também aparece na emergência de grupos e igrejas inclu-
sivas ou LGBT na década de 1990 e, com mais forma, no início 
dos anos 2000.9

É dentro desse movimento de emergência de uma teologia 
gay, de maneira mais visível e sistematizada, que se localizam 
diversos teólogos que passaram a escrever e publicar suas re-
flexões nesse campo. A participação em movimento sociais 
(especialmente aqueles relacionados ao enfrentamento da 

7.   Essa e as demais perspectivas mencionadas no que segue são discutidas em 
relação à interpretação bíblica em Musskopf (2023b).
8.   Veja Musskopf (2023a).
9.   Veja Musskopf (2023c).



129

pandemia de HIV/AIDS), em grupos e igrejas inclusivas e a 
produção acadêmica se misturam na trajetória dessas lide-
ranças na América Latina. Da mesma forma, sua relação com 
a Teologia da Libertação Latino-Americana, com produções 
teológicas autodenominadas gay de outros contextos e outras 
teologias da libertação (feminista, negra, camponesa), aparece 
como característica desse grupo que pode ser identificado como 
uma primeira geração de teólogos gays.

Novamente, independentemente de como lideranças e 
acadêmicos buscaram identificar seu trabalho, os limites entre 
aquilo que pode ser identificado como teologia homossexual, 
teologia gay ou teologia queer podem ser muito tênues e se 
articular de formas diversas. Nesse caminho, foi sem dúvida o 
trabalho de Marcella Althaus-Reid que mais deu visibilidade e 
impulsionou uma produção teológica queer – chamada por ela 
inicialmente de “indecente”10. Tanto na sua própria produção 
como no trabalho desenvolvido por lideranças religiosas e 
pesquisadoras e pesquisadores no continente, a forma como 
Marcella articulou teologia da libertação, teologia feminista 
e teologia gay e lésbica com estudos feministas, queer e pós-
-coloniais aparece de forma contundente na produção mais 
recente nesse campo.11 Mas, antes de entrar em mais detalhes 
acerca dessa produção mais recente, há outros elementos a 
serem considerados.

10.   Althaus-Reid, 2001.
11.   A Série Ensaios Teológicos Indecentes se insere nesse contexto. Ver também 
as obras: Cooper (2021); Isherwood e Córdova-Quero (2021); Musskopf e Freire 
(2021).



130

Recolhimento e invisibilização

A periodização dos movimentos gays e lésbicos e/ou da di-
versidade sexual e de gênero no contexto latino-americano não 
necessariamente coincide com outros contextos, particular-
mente da Europa e América do Norte, que geralmente servem 
de base para a análise histórica. Regina Facchini, por exemplo, 
reflete sobre o caminho trilhado pelo movimento LGBTI no 
Brasil em três atos: Ato I. Centramento: da disputa entre ser ou 
estar homossexual à orientação sexual; Ato II. Cidadanização 
e descentramento: do combate à homofobia ao combate à 
LGBTfobia; Ato III. Multiplicação de campos: o combate à 
LGBTfobia e a ênfase na experiência.12 Nessa periodização é 
possível perceber alterações e mudanças no campo político e da 
produção de conhecimento nesse contexto particular.

Desde o processo de redemocratização do Brasil é possível 
perceber um fortalecimento dos movimentos sociais e da ga-
rantia de direitos, cuja principal expressão está na Constituição 
de 1988. Em relação às questões de diversidade sexual e de 
gênero, mudanças mais significativas no campo das políticas 
públicas ocorreram de maneira mais visível nos anos 2000. Foi 
no contexto de governos mais alinhados à esquerda que apare-
ceram ações concretas como: o Programa Brasil sem Homofobia, 
que foi um marco importante no tratamento dessas questões 
em âmbito governamental, a criação do Conselho Nacional 
de Diversidade Sexual com a realização de Conferências 
Nacionais de Políticas Públicas e Direitos Humanos LGBT e 
apresentação de Planos Nacionais de Promoção da Cidadania 
e Direitos Humanos de LGBT até a instituição de um Sistema 
Nacional LGBT.

12.   Facchini, 2018, p. 311-330.



131

Além da atuação política de movimentos sociais, a cons-
trução e consolidação de um campo de estudos nessa área 
também contribuiu para essas mudanças. O crescimento do 
número de pesquisadoras e pesquisadores, a constituição de 
grupos de pesquisa e organização como a Associação Brasileira 
de Estudos da Homocultura/Diversidade Sexual e de Gênero 
(ABEH)13 e o consequente aumento de publicações, criação de 
periódicos acadêmicos especializados e realização de eventos 
em âmbito local, regional e nacional expressam a vitalidade e os 
desenvolvimentos na pesquisa e na academia. 

Apesar desses desenvolvimentos, seja no campo político 
(movimentos sociais e governos), seja no campo acadêmico, 
a presença da discussão sobre religião e teologia permaneceu 
restrita. De modo geral vista como o principal inimigo histó-
rico no avanço das pautas sobre diversidade sexual e de gênero, 
tanto o envolvimento de setores e grupos religiosos na luta pelo 
reconhecimento da cidadania e dos direitos, quanto a produção 
de conhecimento sobre religião na perspectiva da diversidade 
sexual e de gênero foram vistas com grande desconfiança e 
qualquer relação com a questão da religião vista como um pro-
blema do ponto de vista da laicidade do Estado.14

No próprio campo religioso e teológico houve um certo 
“recolhimento” no início dos anos 2000. A ausência de um 
certo senso de urgência com o avanço das políticas públicas e 
do reconhecimento de alguns direitos pode ter enfraquecido a 
atuação daqueles grupos religiosos mais ativistas da década de 

13.   Na formação da associação se utilizou do conceito de “homocultura”, gradati-
vamente abandonado. Atualmente a Associação permanece com a sigla (ABEH), 
mas utiliza como demarcador do seu campo de abrangência “diversidade sexual 
e de gênero”.
14.   Veja Musskopf (2021).



132

1990 (inclusive com o desaparecimento de alguns). Por outro 
lado, a emergência de uma nova onda de grupos religiosos e 
igrejas inclusivas mais voltados para a prática religiosa e menos 
envolvidas no enfrentamento de questões teológicas no campo 
mais tradicional também pode ter desmotivado a reflexão teo-
lógica e a produção acadêmica de modo geral.

Enquanto na década de 1990 e início dos anos 2000, teolo-
gias identificadas como gay/lésbica/queer apareciam no amplo 
espectro de “rostos” ou sujeitos emergentes na teologia da li-
bertação latino-americana (em eventos e publicações), também 
essa perspectiva praticamente desapareceu no período sub-
sequente. A adoção de novas abordagens por parte de alguns 
teólogos da libertação, por exemplo, sugeria que determinadas 
questões relacionadas aos diversos novos sujeitos da teologia 
estavam sendo incorporadas em suas reflexões. E, ainda que 
houvesse uma mudança de vocabulário e até mesmo a inclusão 
de novos referenciais teóricos, as questões mais profundas rela-
cionadas ao questionamento de sistemas e estruturas (políticas, 
institucionais e de pensamento) cisheteropatriarcais permane-
ciam intocadas e eram solenemente ignoradas (em geral como 
“excessos” ou pautas secundárias).

Assim, por vários motivos, tanto a atuação política, quanto 
a produção do conhecimento na interface entre religião e di-
versidade sexual (numa perspectiva queer) passaram por um 
processo de recolhimento e invisibilização no início dos anos 
2000. O trabalho e a produção, no entanto, não pararam, e os 
desenvolvimentos posteriores revelam a importância do que 
foi gestado nesse período para a possibilidade de um “retorno” 
com mais força e maturidade. 



133

Uma nova onda

A relativa invisibilização e falta de espaço das teologias 
homossexual-gay-queer na primeira década dos anos 2000 não 
reflete o trabalho sendo desenvolvido no âmbito dos movimentos 
sociais (especialmente em grupos e igrejas inclusivas) e na par-
ticipação política ou na produção de conhecimento acadêmico 
dentro e fora da teologia. A atuação e produção das décadas 
anteriores, sem dúvida, abriu caminhos para que as pautas da 
diversidade sexual e de gênero aparecessem de outras formas 
em diferentes espaços, talvez num movimento (ato) que Regina 
Facchini chamou de multiplicação de campos (ver acima).

Temas da diversidade sexual e de gênero apareceram em di-
versas organizações religiosas de diversas formas. Especialmente 
no campo ecumênico, organizações como Ceca, Ceseep, CEBI, 
e até o mesmo o CONIC, entre outras, no Brasil, ou de âm-
bito latino-americano como Cetela e Clai, incorporaram, de 
diferentes formas, questões de diversidade sexual e de gênero 
em suas agendas. Isso é evidente em temas de encontros, pro-
jetos específicos, publicações e ações desenvolvidas por essas 
organizações. Novos grupos e redes, surgidas tanto a partir de 
um movimento ecumênico mais tradicional (como é o caso da 
REJU, por exemplo), e outros mais no campo evangélico, como 
Evangelicxs, ou mesmo novos grupos denominacionais como 
Inclusão Luterana, Diversidade Católica e Inclusão Metodista, 
apareceram como esforço de uma nova geração que, em muito, 
se alimentou da luta e da produção que a precedeu. Uma nova 
onda de igrejas inclusivas (como no caso das ICM) completa 
esse quadro que revela uma certa assimilação das questões de di-
versidade sexual e de gênero em âmbitos religiosos, pelo menos 
parte de alguns setores. Os retrocessos vividos no período 



134

imediatamente posterior também confirmam esse movimento 
renovado que se queria frear a todo custo.

Do ponto de vista da produção teológica acadêmica a si-
tuação começou, lentamente a se alterar. O enfraquecimento 
dos centros de formação teológica mais reconhecidos e tradicio-
nais na América Latina, no entanto, foi um fator que contribuiu 
para o recolhimento mencionado acima, mas que começou a ser 
quebrado também por uma nova geração de estudantes e pes-
quisadoras e pesquisadores que entraram para a formação nesse 
campo com um outro contexto político e social em relação às 
questões de diversidade sexual e de gênero – ainda que no âmbito 
religioso e eclesiástico as coisas não tenham mudado tanto assim. 
Sem um espaço reconhecido e consolidado no campo acadêmico, 
a articulação de uma teologia queer latino-americana continuou 
sendo gestada em algumas brechas e caminhos alternativos.

Em 2012, em uma iniciativa inédita no continente, o 
Departamento Ecuménico de Investigaciones (DEI), convocou 
um grupo diverso de pesquisadoras e pesquisadores, ativistas 
e lideranças religiosas para o 1er. Simposio de Teología Queer.15 
O evento reuniu pessoas atuando em diferentes contextos, mas 
que, em certo sentido, configuravam já uma rede informal de 
agentes identificados/as de uma forma ou de outra com esse 
campo. Várias dessas pessoas se encontraram novamente em 
2015, durante o IV Congresso Latino-Americano de Gênero 
e Religião16 e, a partir desse encontro, decidiram criar uma 
Red de Teologías y Pastorales Queer17 e um periódico chamado 

15.   Ver Boehler et al. (2013).
16.   Ver Declaração dos Grupos de Trabalho das Teologias Queer (2015). 
Disponível em: Declaração do Grupo de Trabalho Queer Theologies 2015 (file-
susr.com). 
17.   Disponível em: https://redteologiapastoralqueer.weebly.com/. 



135

Conexión Queer – Revista Latinoamericana y Caribeña de 
Teologías Queer.18 

Essa articulação seguiu nos demais Congressos Latino-
‑Americanos de Gênero e Religião19, mas também em novos 
espaços criados para tais discussões como o I Congresso Igrejas 
e Comunidade LGBTI+, realizado em 2019 e a articulação do 
Bloco Gente de Fé, na parada LGBT de São Paulo. Da mesma 
forma, a realização do II Simposio Internacional de Teorías y 
Teologías Queer no DEI, em 2022, reflete a busca por consolidar 
espaços e dar continuidade a uma produção teológica queer no 
continente.

No âmbito acadêmico mais amplo, o contínuo esforço de pro-
dução acadêmica sobre diversidade sexual e de gênero seguiram 
se manifestando em eventos como os Congressos da ABEH, os 
Encontros Nacionais de Universitários sobre Diversidade Sexual 
(ENUDS) e novos eventos e articulações como o Seminário 
Internacional Desfazendo Gênero, que teve sua primeira edição 
em 2013.20 Em muitos desses espaços percebe-se um interesse e 
maior acolhida de discussões no campo da religião, com a in-

18.   Disponível em: https://repository.usfca.edu/conexionqueer/.
19.   Ver Declaração de São Leopoldo (2019) – Rede Inter-Religiosa Global. 
Disponível em: GIN (2019) – Declaracao Sao Leopoldo.pages (filesusr.com).
20.   Segundo site do evento de 2015, que ocorreu na UFBA: “O Seminário 
Internacional Desfazendo Gênero foi criado após uma troca de ideais entre al-
gumas pessoas pesquisadoras e ativistas ligadas aos estudos queer no Brasil. Após 
detectarem a dificuldade de inserir suas outras perspectivas teóricas, conceituais 
e metodológicas nos eventos já existentes no país, a proposta foi a de criar um 
espaço de interlocução entre as pessoas que trabalham com os estudos queer, em 
sua interface com os estudos das subalternidades e pós-colonialidades. Por isso, 
o Seminário recebeu o nome de um dos livros da filósofa feminista Judith Butler. 
Além disso, o objetivo também é o de contribuir para modificar a geopolítica da 
produção de conhecimento em nossa área e enfatizar a importância do trabalho 
que vem sendo desenvolvido no Nordeste do Brasil”. II Seminário Internacional 
Desfazendo Gênero. Disponível em: http://www.desfazendogenero.ufba.br/.



136

clusão de temáticas relacionadas em diferentes espaços dos 
eventos. A importância que questões religiosas assumiram no 
cenário nacional e regional possivelmente também contribuíram 
para isso, configurando questões relacionadas ao nosso presente.

Nosso presente queer 

Na perspectiva da produção teológica acadêmica, apesar 
de ser possível identificar um passado queer que caminha para 
o amadurecimento, a sua localização nas instituições e departa-
mentos de Teologia e Ciências da Religião (Área 44 da CAPES) 
continua bastante atrelada ao campo dos estudos feministas e 
de gênero. Em grande medida, é na relação com as teologias 
feministas e estudos de gênero e religião que se desenvolve uma 
formação e produção mais sistemática em termos queer. Nesse 
campo é possível identificar não apenas pesquisadoras e pes-
quisadores individuais, mas Grupos de Pesquisa21, publicações 
especializadas22 e eventos acadêmicos23 que configuram um es-
paço acadêmico consolidado. Olhado ao revés, pode-se dizer 
que “o gênero ficou queer” e isso se evidencia na contraofensiva 
de grupos conservadores, manifesta na famigerada expressão 
“ideologia de gênero”, usada como propaganda por esses grupos.

21.   Por exemplo: Mandrágora – Netmal: Grupo de Estudos de Gênero e Religião 
(UMESP), Núcleo de Pesquisa de Gênero (Faculdades EST), GREPO – Grupo 
de pesquisa  em Gênero, Religião e Política (PUC-SP), Grupo de Pesquisa 
Diversidade Afetivo-Sexual e Teologia (FAJE), REDUGE – Grupo de Pesquisa 
Religião, Educação e Gênero (UFJF), REGEPODE – Grupo de Pesquisa Religião, 
Gênero e Poder (PUC-GO), REGEVI – Grupo de Pesquisa Religião, Gênero e 
Violência: Direitos Humanos (Unida).
22.   Por exemplo: Revista Mandrágora (UMESP) e Coisas do gênero (EST); 
também dossiês temáticos nas principais revistas da área. 
23.   Por exemplo: Congresso Latino-Americano de Gênero e Religião (EST), 
Grupos Temáticos, de Trabalho e Simpósio nos eventos das principais associações 
da Área (SOTER, Anptecre, ABHR).



137

Em toda a campanha travada contra o que se chamou de 
“ideologia de gênero” estão implicadas muitas das questões 
que marcaram a América Latina nos últimos anos e continuam 
ecoando, colocando desafios concretos no campo da política, 
dos direitos e da produção de conhecimento no âmbito da reli-
gião. Articulada de maneira decisiva por segmentos religiosos, a 
campanha contra a “ideologia de gênero” foi acionada como pâ-
nico moral e utilizada por setores políticos na promoção de sua 
agenda.24 Em diversos países foi usada para fragilizar governos 
considerados de esquerda, em processos eleitorais e nos mais 
diversos setores sociais e políticos. O resultado em muitos con-
textos, como o brasileiro, foi a ascensão de governos de extrema 
direita com ataques duros no campo das políticas públicas nos 
mais diversos setores, de modo contundente no campo da edu-
cação e da academia/ciência.

A emergência da pandemia de COVID-19 exacerbou ainda 
mais as violências e desigualdades geradas por esse tipo de polí-
tica. Por um lado, a negação do próprio conhecimento científico 
como válido e relevante por autoridades políticas teve impli-
cações devastadoras em seus efeitos diretos na população, mas 
também na própria comunidade científica e sua credibilidade. 
Ainda que as medidas implementadas, em alguns casos força-
damente, como resultado do conhecimento científico (tanto em 
relação às medidas de prevenção, quanto a tratamentos) tenham 
efetivamente permitido o enfrentamento da situação no âmbito 
da saúde pública, setores significativos seguem questionando 
questões relacionados à ciência e à educação, particularmente 
quando relacionadas a gênero e sexualidade e/ou direitos 
sexuais e direitos reprodutivos. Por outro lado, a própria pan-

24.   Junqueira, 2017; Miskolci; Campana, 2017.



138

demia, por várias de suas características, afetou diferentemente 
mulheres e população LGBTQIAPN+, agravando a vulnerabili-
dade social e a garantia de direitos. 

Tanto no campo da política, quanto no campo da ciência, o 
dado religioso forneceu um combustível que favoreceu o impacto 
dessas campanhas nos mais diversos setores. Isso se manifestou 
(e se manifesta) nos diversos fundamentalismos que funcionam 
articuladamente. E prevalece a monocultura do saber como ex-
pressão das crenças econômicas, políticas, culturais e religiosas.

Ainda assim, tais processos políticos não foram ainda mais 
agravados e tiveram resistência devido à articulação no campo 
dos movimentos sociais, muitos deles com novas configurações 
provocadas pelos desenvolvimentos históricos anteriores, mas 
também pelas urgências colocadas pelo presente. Há um grande 
debate sobre os movimentos espontâneos massivos que aconte-
ceram no Brasil em 2013 e seus efeitos.25 Algumas percepções 
indicam a incapacidade do governo de então de entender e lidar 
com novas formatações e processos de movimentos sociais e 
como esses movimentos foram importantes para o enfrenta-
mento do que viria depois disso.

A ocupação de escolas secundaristas em 2016 foi um 
movimento importante, inclusive na construção de agendas 
feministas e antirracistas entre jovens. Antes disso, em 2015, fa-
lou-se em uma “primavera feminista” quando diversos coletivos 
feministas e de jovens foram às ruas para barrar o Projeto de 
Lei 5069/2013 do então presidente da Câmara de Deputados, 
Eduardo Cunha e que se alimentou a e fortaleceu outros movi-
mentos como a Marcha das Vadias. Muitas dessas articulações 
foram importantes, também, no movimento #elenão, com 

25.   Veja Souza (2019).



139

grandes manifestações em todo o país contra o então candidato 
a presidente Jair Messias Bolsonaro. Embora esses movimentos 
não tenham impedido sua eleição e a implementação de uma 
agenda anti-direitos, eles fortaleceram processos de resistência 
nesse novo contexto.

Em toda a América Latina houve processos semelhantes. 
Grupos e movimentos como #niunamenos, vivas nos queremos!, 
a “onda verde” pela legalização do aborto e as performances do 
coletivo chileno Las tesis que se espalharam por todo o conti-
nente e para além, são alguns exemplos de grande mobilização. 
Além disso, a greve internacional pelo 8 de março, convocada 
pela primeira vez em 2019 e que passou a articular o movi-
mento 8M em todo o mundo, evidenciam o enfrentamento e 
a resistência aos movimentos conservadores, especialmente em 
relação às pautas dos direitos sexuais e dos direitos reprodutivos.

Foi nesse contexto que a categoria “gênero” assumiu di-
versos significados e usos. No campo da discussão política e 
acadêmica feminista e queer, ela já havia passado por uma série 
que questionamentos, desde a desconfiança de muitos grupos 
em relação ao enfraquecimento da agenda feminista por conta 
da substituição por “gênero”, visto por alguns setores como uma 
“forma menos agressiva” de nomear a pauta política, até os ques-
tionamentos teóricos a partir do contexto da emergente teoria 
ou estudos queer.26 O sintagma “ideologia de gênero”, como 
apurou Rogério Junqueira27 e como ficou evidente nas diversas 

26.   Basta ver os clássicos Gender trouble e Undoing gender, de Judith Butler.
27.   Junqueira, 2017. Segundo o autor: “De fato, desde a segunda metade dos 
anos 1990, ao longo de um esforço para encontrar combinações que melhor fun-
cionassem nos espaços midiático e político, têm sido numerosas as suas formas 
de declinação nos documentos da Cúria Romana, das conferências episcopais e 
de seus aliados” (Junqueira, 2017, p. 459).



140

campanhas propaladas em vários meios, inflou o termo para sig-
nificar desde questões relacionadas à população LGBTQIAPN+, 
passando por aborto, educação sexual, pedofilia e até o antigo 
fantasma do comunismo. De uma forma ou de outra a categoria 
gênero se “queerizou”, passando a representar uma ampla gama 
de questões, e isso impactou também a discussão no âmbito dos 
estudos de religião e da reflexão teológica queer.

Nosso futuro queer

Há muitas questões a serem aprofundadas e analisadas 
acerca da genealogia apresentada aqui. De qualquer forma, ela 
serve para explicitar que nós já temos um “passado queer” la-
tino-americano, que inclui uma lista de mártires e ancestrais. 
Mais do que isso, explicita também um “presente queer” bas-
tante complicado em vista da conjuntura política, econômica, 
religiosa e social em nosso continente e a necessidade de um 
contínuo compromisso com essas questões na ação política de 
defesa de direitos e na produção de conhecimento.

Olhando para o futuro, será importante continuar a dis-
cussão sobre as diferentes categorias usadas tanto como eixo de 
análise, quanto para nomear nossas ações e produções. A forma 
como “gênero” seguirá flutuando como parte de práticas e dis-
cursos conservadores e reacionários e o impacto disso na ação 
política e acadêmica queer precisará ser analisada enquanto 
possibilidade de aprofundamento das questões de diversidade 
sexual e de gênero ou como dificultador de diálogos e avanços 
possíveis e necessários. O próprio uso das siglas em suas di-
versas variações (como LGBTQIAPN+) se insere nesse campo 
móvel e em disputa das categorias identitárias que ainda ga-
rantem algumas conquistas em termos de diretos, mas sempre 
são limitadas enquanto a sua representação. Já “queer” segue 



141

sendo, no contexto latino-americano, um termo ambíguo que 
cumpre essa mesma função: ser útil como categoria e em de-
terminados contextos (especialmente da reflexão acadêmica), 
mas pouco comunicativo em termos de articulação política e 
garantia de direitos.

No entanto, essa aparente “dificuldade” com as diferentes 
categorias por conta de sua instabilidade, não precisa ser vista 
como um problema a ser resolvido, mas resultado daquilo 
que o próprio campo teórico e político propõe e expressa. 
Algumas definições clássicas em relação a “queer”, por exemplo, 
podem ajudar a “fazer as pazes” com essa fluidez como parte 
fundamental do que se pretende. Definições como aquelas apre-
sentadas por Eve K. Sedgwick, por exemplo, podem ser úteis 
para não perder essa referência. Para ela, queer expressou (nos 
anos 1980):

Uma trama aberta de possibilidades, brechas, sobrepo-
sições, dissonâncias e ressonâncias, lapsos e excessos de 
significado quando os elementos constituintes do gênero 
de alguém, da sexualidade de alguém não são feitas (ou 
não podem ser feitas) para significar monoliticamente.28

Da mesma forma, será importante retomar a discussão 
sobre o que queremos dizer quando dizemos “teologia” e 
“religião”. Estamos falando das experiências religiosas de co-
munidades e grupos (fluídas, instáveis e misturadas elas 
mesmas)29 e aquilo que na América Latina se chamou de reli-
giosidade popular ou das sistematizações produzidas no âmbito 

28.   Sedgwick, 2001, p. 18. Para William B. Turner, uma análise pós-estruturalista 
prova que “muitas pessoas não se encaixam nas categorias disponíveis e que tal 
falha de encaixe reflete um problema não com as pessoas mas com as categorias” 
(Turner, 2000, p. 32).
29.   Veja Gebara (2000, p. 81-80) sobre a mistura como conceito antropológico.



142

das instituições religiosas e da academia (aquilo que Marcella 
Althaus-Reid chamou de T-teologia), muitas vezes marcadas 
por idealismos distantes da vida das pessoas? E qual a relação 
entre elas? Não será necessário escolher, mas parece-me que às 
vezes estas diferentes “formas” de teologia são confundidas e se 
esquece do “solo existencial concreto”30 da religião como fonte 
primeira de qualquer reflexão teológica. Aqui, o conceito de 
“biodiversidade religiosa” de Ivone Gebara pode ser útil, espe-
cialmente no necessário diálogo com a teologia ecofeminista e 
na construção de uma ecoteologia queer:

A biodiversidade religiosa abre as portas para outro tipo 
de consideração, embora estejamos conscientes dos li-
mites que lhe são inerentes. Trata-se da biodiversidade 
também no interior de uma confissão religiosa e não 
apenas o respeito ao diferente, completamente distante 
de nós. Trata-se de admitir que é tecida uma teia religiosa 
a partir da experiência de homens e mulheres, brancos, 
negros, amarelos ou mestiços, heterossexuais, homos-
sexuais ou bissexuais. Essa teia de sofrimentos, alegrias, 
esperanças, embora guarde um fundo semelhante aos di-
ferentes grupos, é experimentada na sua diferença, na sua 
particularidade, na sua historicidade própria.31

Um elemento importante dessa definição é a crítica ao de-
nominacionalismo e sua herança colonial que, às vezes, também 
se apresenta em alguns ramos das igrejas e grupos religiosos in-
clusivos. A ideia de biodiversidade religiosa se relaciona com 
uma perspectiva agroecoteológica que busca uma relação erótica 

30.   Segundo Gebara (1997, p. 92-93): “Nossos valores e símbolos religiosos não 
têm mais solo existencial concreto. [...] Os símbolos que significam nossos sonhos 
estão enfermos e não conseguem mais energizar nossa existência.
31.   Gebara, 1997, p. 105.



143

com a terra32, desmantelando fundamentalismos econômicos, 
religiosos e sexuais e que se faz como indecência33, per/vertendo 
a ordem dos sistemas que organizam a vida. A perspectiva da 
ecologia de saberes34, aliada ao feminismo decolonial35, poderão 
nos ajudar a enfrentar temas pouco explorados entre nós como 
classe social (capitalismo), branquitude (racismo) e masculini-
dade (patriarcado). Não há rotas definidas. Apenas caminhos a 
serem desbravados e percorridos na construção de políticas, na 
garantia de direitos e na produção de conhecimentos relevantes.

Referências

ALTHAUS-REID, Marcella. Indecent Theology. London: Routledge, 
2001.

BICALHO, Elizabete. Correntes feministas e abordagens de gênero. 
In: SOTER (org.). Gênero e teologia. São Pulo, Belo Horizonte: 
Paulinas, Loyola, SOTER, 2002. p. 37-50. 

BOEHLER, Genilma et al. (org.). Teorías queer y teologias: estar... 
em otro lugar. San José, Costa Rica: Editorial DEI, 2013.

BRUNELLI, Delir. Teologia e gênero. In: SUSIN, Luiz Carlos (org.). 
Sarça ardente. São Paulo: Paulinas, 2000. p. 209-221.

CARDOSO PEREIRA, Nancy. Da agropornografia à agroecologia: 
uma aproximação queer conta as elites vegetais... em 
comunicação com o solo. In: MUSSKOPF, Andrea [André] S.; 
BLASI, Marcia (org.). História, saúde e direitos. São Leopoldo: 
CECBI, 2016. p. 35-42.

COOPER, Thia. Queer and indecent: an Introduction to the 
Theology of Marcella Althaus-Reid. London: SCM, 2021.

32.   Cardoso Pereira, 2016, p. 35-42.
33.   Althaus-Reid, 2001.
34.   Santos, 2010.
35.   Segato, 2021.



144

DECLARAÇÃO de São Leopoldo (2019) – Rede Inter-Religiosa 
Global. Disponível em: GIN (2019) – Declaracao Sao Leopoldo.
pages (filesusr.com).

DECLARAÇÃO dos Grupos de Trabalho das Teologias Queer 
(2015). Disponível em: Declaração do Grupo de Trabalho 
Queer Theologies 2015 (filesusr.com). Acesso em: 30 jan. 2024.

FACHINI, Regina. Múltiplas identidades, diferentes 
enquadramentos e visibilidades: um olhar para os 40 anos do 
movimento LGBT. In: GREEN, James N.; QUINALHA, Renan; 
CAETANO, Marcio; FERNANDES, Marisa (org.). História 
do Movimento LGBT no Brasil. São Paulo: alameda, 2018. p. 
311-330.

GEBARA, Ivone. Teologia ecofeminista. São Paulo: Olho d’Água, 
1997.

GEBARA, Ivone. A mobilidade da senzala feminina. São Paulo: 
Paulinas, 2000. 

GOMARIZ, Enrique. Los Estudios de Género y sus fuentes 
Espistemologicas: Periodización y Perspectivas. Revista fin del 
Siglo – género y cambio civilizatorio. Isis Internacional (org.). 
Ediciones de las mujeres, n. 17, 1992.

ISHERWOOD, Lisa; CÓRDOVA-QUERO, Hugo (ed.). The indecent 
theologies of Marcella Althaus-Reid. London: Routledge, 2021.

JUNQUEIRA, Rogério Diniz. “Ideologia de gênero”: a gênese 
de uma categoria política reacionária – ou: a promoção dos 
direitos humanos se tornou uma “ameaça à família natural”?. 
In: RIBEIRO, Paula Regina Costa; MAGALHÃES, Joanalira 
Corpes (org.). Debates contemporâneos sobre Educação para a 
sexualidade. Rio Grande: Ed. Da FURG, 2017. p. 25-52.



145

MISKOLCI, Richard; CAMPANA, Maximiliano. “Ideologia 
de gênero”: notas para a genealogia de um pânico moral 
contemporâneo. Revista Sociedade e Estado, v. 32, n. 3, p. 725-
747, set./dez. 2017.

MOORE, Stephen D. God’s Beauty Parlor. Stanford: Stanford 
University Press, 2001.

MUSSKOPF, Andrea [André] S. Via(da)gens teológicas – Itinerários 
para uma teologia queer no Brasi. São Paulo: Fonte Editorial, 
2012. p. 172-208.

MUSSKOPF, Andrea [André] S. Tan queer como sea posible. 
Revista Concilium, n. 383, p. 11-20, nov. 2019. 

MUSSKOPF, Andrea [André] S. Teologia Queer e grupos cristãos 
LGBTQIA+ na América Latina. Interações, v. 16, n. 1, p. 208-
216, 30 mar. 2021. 

MUSSKOPF, Andrea [André] S. Nem Santo te protege. Vol. 1. Rio 
de Janeiro: Metanoia, 2023a. 

MUSSKOPF, Andrea [André] S. Que comece a festa. Vol. 2. Rio de 
Janeiro: Metanoia, 2023b.

MUSSKOPF, Andrea [André] S. Fazemos a teologia que podemos. 
Vol. 4. Rio de Janeiro: Metanoia, 2023c.

MUSSKOPF, Andrea [André] S.; FREIRE, Ana Ester Pádua (org.). 
Religião e indecência: Diálogos com Marcella Althaus-Reid. 
Rio de Janeiro: Metanoia, 2021.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: 
das linhas globais a uma ecologia de saberes. In: SANTOS, 
Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula. Epistemologias 
do sul. São Paulo: Cortez, 2010.

SEDGWICK, Eve K. Tendencies. Durkham: Duke University Press, 
1993. 



146

SEGATO, Rita. Crítica da colonialidade em oito ensaios. Rio de 
Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.

SOUZA, Daniel Santos. A revolta da ineficiência: os acontecimentos 
de junho de 2013 no Brasil e suas destituições político-
teológicas. Tese de Doutorado. São Bernardo do Campo: 
Universidade Metodista de São Paulo, 2019.

TURNER, William B. A genealogy of queer theory. Philadelphia: 
Temple, 2000.



CAPÍTULO 10.

Mulheres no semiárido brasileiro: 
participação, autonomia 

e liberdade na construção 
da justiça ambiental

Waneska Bonfim

As relações estabelecidas entre as pessoas e delas com o meio 
ambiente têm gerado graves alterações no clima. As condições 
socioambientais no mundo já revelam que o modelo de desenvol-
vimento vigente é o maior responsável pelas mudanças climáticas 
e suas consequências para a vida no planeta. Trata-se de um 
modelo hegemônico de exploração dos recursos naturais com 
imposição de métodos e narrativas que desconsideram o respeito 
à natureza e a necessidade de relações justas e integradas entre as 
diferentes expressões de vida existentes no meio ambiente.

É urgente e necessário o reconhecimento de que as condições 
climáticas no mundo e, especialmente no Brasil, têm nas resul-
tantes fortes elementos de gênero, raça e classe. É fundamental a 
percepção de que esta realidade no Brasil atinge de maneira dife-
renciada as mulheres, as pessoas negras e aquelas com condições 
econômicas mais vulneráveis. Esta observação é imprescindível 
para a afirmação de que as consequências dessas alterações cli-
máticas atingem diferentemente homens e mulheres.



148

Nas regiões semiáridas, as características de seca e estiagem 
exigem uma significativa capacidade de resistência. No Brasil, a 
agroecologia, com seus fundamentos de aprendizagem mútua, 
experimentação e tecnologias sociais, apresenta-se como alter-
nativa metodológica de aprendizagem e de convivência com a 
natureza, demonstrando que é possível gerar condições favo-
ráveis de convivência com o Semiárido do Brasil, exercitando 
uma agricultura de baixo carbono, resiliente às mudanças cli-
máticas e geradora de condições dignas de vida no campo. 

Nessas condições, este registro abordará relações de poder 
e as consequências na vida das mulheres, ao mesmo tempo em 
que se propõe a emergir as contribuições da participação das 
mulheres, as desigualdades existentes e as repercussões impostas 
na vida delas e no meio ambiente. Estes aspectos serão discor-
ridos a partir da experiência de Diaconia1 sobre Convivência 
com o Semiárido e Justiça de Gênero, contribuindo para o reco-
nhecimento do trabalho, da participação, da expressão pública 
das mulheres na agricultura familiar em bases agroecológicas.

Agroecologia e semiárido

No Brasil, a agroecologia ganha expressão no Semiárido 
e torna-se um caminho para a equidade socioambiental, 
compreendida como alternativa que se contrapõe à ideia de 
exploração ao passo que redesenha o sistema de produção e pro-
move mudanças sociais que possibilitam efetiva transformação 
na vida das pessoas. Na perspectiva de modelo contra-hege-

1.   Diaconia – Organização social sem fins lucrativos, fundada em 1967. De 
inspiração cristã, tem assembleia formada por 11 igrejas protestantes. É compro-
metida com a justiça, promovendo e defendendo direitos humanos. Está presente 
em territórios semiáridos do Nordeste brasileiro e tem como compromisso maior 
o serviço para transformação de vidas. Site: www.diaconia.org.br; Redes sociais: 
@diaconiabr



149

mônico, a conceituação de agroecologia apresenta-se como 
compromisso com a justiça socioambiental, referendado por 
Toledo quando defende que: “a agroecologia representa um 
salto epistemológico e metodológico que propicia novas ma-
neiras de fazer ciência, um novo paradigma científico. É uma 
ciência política e socialmente comprometida”2. Somada a essa 
perspectiva, ressaltam-se as interações, como trata Altieri que 
destaca a agroecologia como ciência das interações positivas.3  
A concepção conceitual de agroecologia como ciência inicia 
com fundamentações teóricas relacionadas a uma “abordagem 
agrícola, que incorpora cuidados especiais relativos ao ambiente, 
enfocando não somente na produção, mas na sustentabilidade 
ecológica do sistema de produção”4. Ao longo dos últimos 25 
anos, foram muitas reflexões, adaptações, reformulações, que 
enriqueceram a concepção de agroecologia e ampliaram o 
campo teórico-conceitual, a partir das vivências práticas que 
trouxeram outros elementos à ciência das interações.

O semiárido brasileiro tem sido o locus das práticas agroe-
cológicas estimuladas por organizações e movimentos sociais do 
campo agroecológico, que defendem a agroecologia como “uma 
ciência que se baseia nas dinâmicas da natureza e que seus prin-
cípios são aplicados na agricultura, na organização social e no 
estabelecimento de novas formas de relação entre o homem (sic) 
e a natureza para garantir a sustentabilidade do planeta Terra”5.

Na prática, a agroecologia se expressa no reconhecimento 
da sabedoria popular advinda da observação e da vivência no 

2.   Toledo, 2016
3.   Altieri, 2002.
4.   Hecht, 2002, p. 26.
5.   Diaconia et al., 2010.



150

campo; as trocas de saberes com os aprendizados mútuos, es-
pecialmente entre as famílias agricultoras; na experimentação 
com as tecnologias sociais6 de convivência; a sistematização das 
experiências; e a incidência política coletiva. Qualquer terri-
tório, seja ele no campo ou na cidade, pode ser lugar comum 
de experimentação ou práticas em bases agroecológicas. No 
Nordeste do Brasil, especialmente na região semiárida, estão 
as experiências mais marcantes e exitosas de fortalecimento da 
convivência, em contraposição à defesa de combate à seca e à 
estiagem, disseminada durante muitos anos no Brasil. 

Em contraposição à perspectiva vigente na época, parte da 
sociedade civil brasileira passou a construir e defender medidas 
estruturantes para o desenvolvimento sustentável da região, pau-
tando um conjunto de políticas e práticas baseadas na convicção 
da possibilidade de convivência com o Semiárido, e não mais de 
combate à seca, “abandonando a visão do semiárido como uma 
região repleta de limitações e escassa em potencialidades”7. 

Justiça de Gênero e agroecologia – A experiência da 
Diaconia no Semiárido

Afirmando a agroecologia como a ciência das interações, 
e com ela a perspectiva de convivência com o semiárido em 
contraposição à compreensão de combate à seca que vigorava 
na região, Diaconia amplia o olhar sobre as relações de poder 
e passa a introduzir como base metodológica a percepção da 
Justiça de Gênero como fundamental para assegurar uma trans-
formação sustentável no semiárido brasileiro.

6.   Entende-se por tecnologia social um conjunto de técnicas e metodologias 
transformadoras, desenvolvidas na interação com a população, que representam 
soluções para a inclusão social (Caccia Bava, 2004).
7.   Jalfim, 2011.



151

Para tanto, a instituição coaduna com a compreensão de 
que o conceito de gênero surge para identificar as relações entre 
homens e mulheres como construções sociais, a partir do que se 
estabelece como feminino e masculino. Essas relações se apre-
sentam de forma hierarquizada e configuram-se comumente 
como relações de poder, tendo um caráter estruturante ao con-
junto das relações sociais, e se comportando de formas específicas 
se observadas a partir das diversas identidades que constituem 
cada pessoa (raça, etnia, classe social, sexualidade etc.). 

Essa sociabilidade hierarquizada constrói, dissemina e 
mantém papéis sociais destinados a cada sexo, com o reforço 
desses símbolos sempre voltados para uma dualidade, uma ló-
gica binária onde se atribui ao masculino os atributos da força e 
da virilidade, com permissividade de acesso aos espaços públicos 
etc.; e ao feminino a condição de fragilidade, de permanente 
disposição para o cuidado com outros; de impedimento ao uso 
e ocupação de espaços públicos etc. 

Como impulsionador das relações desiguais entre homens 
e mulheres está o patriarcado, que “não é somente um sistema 
de dominação ancorado nos campos político e ideológico, mas 
também um sistema de exploração que diz respeito diretamente 
ao terreno econômico, onde as mulheres são alvo principal”8.

Esse violento sistema de dominação das mulheres não 
está confinado a uma cultura, uma região ou um país especí-
fico, nem a grupos de mulheres em particular dentro de uma 
sociedade. A ideia de interseccionalidade nos ajuda a perceber 
a existência de uma multiplicidade de diferenciações que se ar-
ticulam às questões de gênero, mas permeiam também outros 
aspectos do campo social. 

8.   Saffioti, 1987, p. 50.



152

As mulheres do campo vivenciam cotidianamente expres-
sões da violência, seja física, simbólica ou patrimonial (esta 
última alicerçada pela invisibilidade de sua produção econô-
mica). Os resultados econômicos do trabalho das mulheres 
do campo ora se caracterizam como renda indireta porque se 
destinam ao autoconsumo da família, e, portanto, não são con-
tabilizados; ora são contabilizadas no conjunto dos produtos da 
unidade familiar de produção, de forma que seu trabalho espe-
cífico acaba por não ser devidamente remunerado, restringindo 
sua autonomia financeira e seu protagonismo. 

As dificuldades no acesso à documentação civil nas áreas 
semiáridas impõem às mulheres restrições legais e as limitam 
no acesso às políticas de seguridade social e outros direitos, re-
troalimentando o estigma da invisibilidade do seu trabalho.

É considerando essa realidade marcada por desigualdades 
que afetam severamente as vidas das mulheres que se dá a 
atuação da Diaconia, e é neste cenário que a Justiça de Gênero 
se apresenta como um aspecto fundamental para a superação de 
opressões e para a efetivação da justiça social, uma vez que ela 
implica diretamente na proteção e promoção da dignidade de 
mulheres e homens. 

Vale registrar, para a sequência metodológica, que a estra-
tégia institucional está referendada por uma Política de Gênero, 
elaborada como instrumento de fortalecimento da identidade 
institucional enquanto defensora de Direitos Humanos; e como 
uma ferramenta para favorecer o envolvimento de grupos e co-
letivos em ações de promoção da justiça a partir da defesa dos 
direitos das mulheres. Como preconiza o documento:

‘A Justiça de Gênero se expressa através de relações de 
poder equilibradas entre homens e mulheres e da elimi-



153

nação de sistemas de privilégio e opressão interpessoais, 
institucionais e culturais que sustentam a discriminação’.9

Nessa perspectiva, a abordagem da convivência com o 
semiárido implementada por Diaconia passou a atinar sobre 
a realidade de vida das mulheres, procurando localizá-las na 
unidade familiar, dando visibilidade e identificando os aspectos 
que as atingem no cotidiano da manutenção da propriedade 
produtiva familiar. Referendando-se nos diferentes conceitos e 
práticas da agroecologia, não é possível afirmar esse método e 
os seus benefícios desconhecendo que Sem Justiça de Gênero 
não há agroecologia. 

No Semiárido, a Diaconia trabalha com o nexus Água – 
Alimento – Energia. Nessas interconexões, as mulheres são 
tocadas pelas três realidades juntas e, também, separadas – 
sendo nelas que se vislumbram as consequências diretas das 
alterações no clima. No cotidiano, cabe a elas a responsabili-
dade de buscar água, preparar a alimentação e apanhar lenha 
para o cozimento dos alimentos, entre outras tarefas. Assim, em 
condições de seca e estiagem, consequência das mudanças no 
clima, as mulheres são as mais afetadas por esses fenômenos. 
Ao mesmo tempo, vivenciadas as transições agroecológicas, são 
elas as que mais contribuem para mitigação e enfrentamento 
dessa realidade climática no Brasil, quando assimilam novas 
metodologias e alteram a dinâmica de cuidado com a casa, com 
a família e com as práticas de manejo da propriedade. 

Tudo que acontece ao redor de casa, comumente é tarefa 
das mulheres, está no escopo do cuidado com a família e com 
as atividades domésticas. Também está na conta das mulheres 

9.   Diaconia, 2016.



154

“ajudar” no roçado, trabalho reconhecido sob a responsabi-
lidade principal dos homens. O diagnóstico dessa realidade 
gerou revisão metodológica, incluindo abordagem de Justiça de 
Gênero com mulheres e homens do campo, favorecendo a visibi-
lidade do trabalho das mulheres, a valorização e monetarização 
da mão de obra, o foco na divisão justa do trabalho doméstico, 
a organização social e política das mulheres com ocupação de 
cargos de liderança nos grupos, associações e sindicatos, além 
da incidência política para garantir direitos e a percepção sobre 
as ações de mitigação e enfrentamento às mudanças climáticas. 

As mulheres vieram para o centro do debate das forma-
ções e da vivência agroecológica, dando visibilidade ao trabalho 
reprodutivo e produtivo cumpridos por elas. Uma pergunta tor-
nou-se básica no início de qualquer processo de assessoramento 
técnico e extensão rural praticado por Diaconia: Onde e Como 
Estão as Mulheres? A partir daí, inicia-se o assessoramento 
agroecológico na unidade familiar, com um reconhecimento 
conjunto da propriedade, do uso, das possibilidades e das 
formas de manejo adequadas à mitigação e enfrentamento às 
mudanças climáticas. Elabora-se coletivamente por cada fa-
mília um plano de manejo da propriedade, que precisa ter a 
participação e o envolvimento das mulheres e a descrição da 
caracterização da propriedade, do uso e do trabalho de todas e 
todos que integram a unidade familiar. 

Nesse sentido, a contribuição de Diaconia para a con-
vivência com o Semiárido tem se materializado com o 
desenvolvimento de práticas e tecnologias sociais, e com inci-
dência para efetivação de políticas públicas em sintonia com a 
concepção de desenvolvimento sustentável. 



155

As estratégias que estimulam práticas agroecológicas com 
Justiça de Gênero e, consequentemente, contribuem para a mi-
tigação dos efeitos das mudanças climáticas são potencializadas 
com atividades que consideram os contextos, reconhecem 
os acúmulos, e valorizam os saberes dos povos do campo. 
Especificamente, três componentes são perseguidos para dar 
luz às vivências das mulheres:

1)  Fortalecimento da autonomia econômica das mulheres

Trata-se da estratégia de inserir e/ou potencializar a 
participação das mulheres nas estratégias de produção e comer-
cialização agroecológica e artesanal, com estímulo permanente 
de sua presença em todas as etapas da produção, do beneficia-
mento e da comercialização de produtos. Essa inserção pode 
garantir ou gerar aumento de renda com impactos diretos na 
ampliação da autonomia financeira das mulheres, sejam elas 
agricultoras agroecológicas ou organizadas em mercados e 
redes comunitárias da economia solidária. 

Esta estratégia também se conecta com o objetivo central 
de promover Justiça de Gênero, oportunizando, permanente-
mente, condições favoráveis para relações equânimes entre as 
pessoas; provocando a discussão sobre o tema junto ao con-
junto de parceiras(os); promovendo ações de formação técnica, 
de tal maneira que seja possível fortalecer a auto-organização 
das mulheres. 

2)  Fomento à organização política das mulheres e participação 
em espaços decisórios

Um dos principais objetivos da ação institucional no campo 
da promoção da Justiça de Gênero é aumentar a participação 
qualificada das mulheres, não só nas atividades formativas, mas 
também nas que se referem às práticas de governança dos es-



156

paços decisórios, sejam eles conselhos de direitos, associações 
locais, redes de produção e comercialização, ou organismos de 
participação da conformidade orgânica (OPAC). 

3)  Fortalecimento da participação das mulheres nos espaços 
de articulação e monitoramento da ação governamental

De forma geral, a Diaconia tem apostado na articulação 
e fortalecimento de mulheres e nos coletivos de mulheres e fe-
ministas para favorecer o empoderamento, construir a crítica 
contextualizada e oferecer proposições ao Estado para um plano 
de políticas públicas exequíveis.

Na prática, essa linha de atuação possibilita que as mulheres 
organizadas em diferentes coletivos construam e participem de 
audiências, conferências e atos públicos, além das reivindica-
ções pelo funcionamento dos equipamentos e programas que 
estruturam e efetivam as políticas públicas.

Autonomia e liberdade: um horizonte a perseguir

Entender e valorizar o papel das mulheres agricultoras nas 
vivências agroecológicas contribui para analisar e reconhecer a 
relação entre Justiça de Gênero e Justiça Climática. As mulheres 
no semiárido brasileiro têm cumprido um papel fundamental 
na mitigação e no enfrentamento às mudanças climáticas ao 
se reconhecerem como as principais afetadas pelos fenômenos 
consequentes dessas alterações e por encontrarem na prática 
cotidiana respostas resilientes ao clima.

Ao longo dessa caminhada, registram-se resultados na 
vida das mulheres que reverberam positivamente no convívio, 
na saúde e no bem-estar familiar. Registra-se o aumento da 
compreensão sobre o papel, a participação e o trabalho das 
mulheres. A partir daí, assegura-se a análise e reflexão sobre a 



157

divisão justa do trabalho doméstico, com mudanças de hábitos 
na manutenção dos afazeres domésticos e no envolvimento das 
mulheres nas decisões familiares, produtivas e de geração de 
renda. As mulheres passam a ser consideradas como parte dos 
agroecossistemas, liderando arranjos produtivos, com acesso à 
renda e às decisões sobre os investimentos financeiros. Na es-
fera pública, as mulheres passam a ocupar espaços coletivos, em 
funções de lideranças nos grupos e/ou organizações. Com isso, 
ampliam as iniciativas de denúncia e enfrentamento às situações 
de violência que ameaçam a vida das mulheres e contribuem 
efetivamente para políticas públicas de fortalecimento à agri-
cultura familiar e à convivência com o semiárido, reconhecendo 
a participação e as especificidades das mulheres do campo.

Muitos resultados são enumerados, mas ainda há muito a 
ser feito para a consolidação da autonomia e a liberdade de todas 
as mulheres no semiárido. Assim, reafirmam-se compromissos 
futuros com processos de formação sobre Justiça de Gênero, in-
cluindo abordagem sobre masculinidades; a continuidade dos 
processos de assessoramento técnico rural em bases agroecoló-
gicas; estímulo à organização Social e Política das mulheres com 
enfoque na participação e na ocupação em funções de liderança; 
e, por fim, a incidência Política Coletiva para assegurar direitos.

Referências

ALTIERI, Miguel. Agroecologia: bases científicas para uma 
agricultura sustentável. Guaíba: Editora Agropecuária, 2002.

CACCIA BAVA, S. Tecnologia social e desenvolvimento local. 
Instituto Pólis, 2004. Disponível em: www.polis.org.br.

DIACONIA; CAATINGA; CENTRO SABIÁ. III Caderno de 
Experiências: agroecologia transforma paisagens desertificadas. 
2010.



158

DIACONIA. Política de Justiça de Gênero. Recife, 2016. 
Disponível em: ttps://composic.nyc3.cdn.digitaloceanspaces.
com/2021/02/09/cbOwLDRpGa.pdf.

HECHT, Susanna B. A Evolução do Pensamento Agroecológico. 
In: ALTIERI, M. Agroecologia: bases científicas para uma 
agricultura sustentável. Guaíba: Editora Agropecuária, 2002.

JALFIM, Felipe Tenório. Notas sobre a caminhada da Agroecologia 
no Semiárido Pernambucano. In: LIMA, J. R. T. de (org.) 
Agroecologia e Movimentos Sociais. Recife: Bagaço, 2011.

SAFFIOTI, Heleieth. O poder do macho. São Paulo: Moderna,1987.

TOLEDO, Victor Manuel. A Agroecologia é uma revolução 
epistemológica: depoimento. [Entrevista cedida a] Diana 
Quiroz. Revista Agriculturas, v. 13, n. 1, mar. 2016. Disponível 
em: http://aspta.org.br.



CAPÍTULO 11 .

Mobilidade de brasileiras 
nas guianas: a conexão entre 

migração e violência doméstica

Osvaldina dos Santos Araujo 

Considerações iniciais

Este texto se propõe a discutir a relação entre a violência do-
méstica e a mobilidade de mulheres para prostituição.1 Aborda 
a situação das mulheres que sabiam, antes de migrar, que iriam 
atuar na prostituição, mas não conheciam as condições de tra-
balho. Os instrumentos metodológicos utilizados para coleta de 
dados e análises baseiam-se, principalmente, em observações 
etnográficas multisituadas e entrevistas semiestruturadas rea-
lizadas na Guiana, no Suriname e na Guiana Francesa, sobre a 
dinâmica de mobilidade de brasileiras através da prostituição. A 
questão da violência doméstica surgiu como dado relevante no 
decorrer da pesquisa, é motivador da mobilidade de mulheres 
para o mercado do sexo.

1.   O presente artigo é um recorte da minha tese de doutorado em sociologia, in-
titulada: Frontières en mouvement et échanges économico-sexuels. Dynamiques 
migtratoires des Brésiliennes au Suriname, en passant par le Guyana et la Guyane 
Française, desenvolvida na Universidade de Toulouse Jean Jaurès-L’UT2J em co-
tutela internacional com a Universidade de São Paulo-USP.



160

A intensificação da circulação de brasileiras e brasileiros 
nas Guianas propiciou uma dinâmica de mobilidade circula-
tória na região, contribuindo para a reconfiguração de relações 
nos territórios de múltiplas fronteiras que a compõem. A noção 
de “território circulatório” transnacional, de Alain Tarrius2, 
contribui como elemento analítico para entender essa mobili-
dade na fronteira da região Norte do Brasil. Vários mercados 
se estruturaram e estão a todo momento se estruturando nesses 
territórios abrindo possibilidades para a existência de “um 
mundo próprio” em torno de redes de troca de bens, de ajuda, 
materiais, econômicas e simbólicas, as quais giram em torno do 
deslocamento de pessoas para a lavra do ouro, a prostituição e 
o comércio, reconfigurando as relações sociais e institucionais. 
São territórios de encontro de múltiplas etnias e nacionali-
dades, diferem dos demais países da América do Sul por sua 
maior proximidade cultural com o Caribe; estão inseridas na 
Pan-Amazônia, na qual, segundo Luis Aragón3, “a maioria de 
migrantes são originários dos próprios países amazônicos, a mi-
gração ilegal é frequente, e a migração transfronteiriça ocorre 
ao longo da fronteira do Brasil, mas também nas fronteiras dos 
demais países”.

O mercado do sexo: circuitos de mobilidade

Desde a década de 1960 a mobilidade na fronteira Brasil-
Guiana, envolvendo migrantes dos dois países, é notada4, e 
algumas pesquisas indicam que era intensa, incluindo a de 
mulheres.5 Embora a década de 1990 tenha sido caracterizada 

2.   Tarrius, 2001.
3.   Aragón, 2009, p. 5.
4.   Pereira, 2006.
5.   Arouck, 2005. Simonian, 2005.



161

pela migração masculina na tríplice fronteira Brasil-Venezuela-
Guiana, impulsionada pelo fracasso dos projetos implantados 
na década de 1970 de colonização e assentamentos, e pelo fe-
chamento de garimpos em Roraima, inicialmente as mulheres 
também estavam presentes, em reagrupamentos familiares ou 
trabalhando em serviços domésticos indiretamente ligados à 
mineração. Nos anos 2000 se intensificou o fluxo de mulheres 
que migravam sozinhas para atividades laborais em empreendi-
mentos de brasileiros: no comércio, em restaurantes e em áreas 
ligadas a salões de beleza.6 A prostituição também foi e ainda 
é um dos setores de atração para a mobilidade de mulheres so-
zinhas. Embora a atividade garimpeira absorva o trabalho do 
sexo, parte das mulheres atraídas por ela nem sempre vai para 
áreas de mineração para abastecer o mercado do sexo voltado 
para aqueles que nelas atuam: pode migrar para Georgetown, 
por exemplo para clubes de prostituição.

No que se refere ao Suriname, a pesquisa aponta que a che-
gada das mulheres brasileiras é bem anterior ao grande fluxo 
de homens na década de 1990, mas, com a chegada destes, a 
migração feminina aumentou, em razão da demanda de outros 
serviços, principalmente no ramo da alimentação (cozinheiras, 
por exemplo, passaram a ser recrutadas com mais frequência), e 
houve a quebra do monopólio do mercado do sexo, que até então 
era controlado pelos clubes de prostituição. As informações co-
letadas em campo mostram que na década de 1970 brasileiras 
já migravam para a prostituição em clubes, migração que se in-
tensificou na década de 1980. Os dados de campo revelam que a 
migração feminina, de modo geral, nesse momento tinha como 
principal destino os clubes em Paramaribo ou garimpos no in-

6.   Rodrigues, 2009, p. 223-236. 



162

terior. Mesmo tendo ocorrido mudanças, ainda hoje, em muitas 
situações, o clube é local de trânsito para as que desejam tra-
balhar nessa cidade ou em garimpo (seja no mercado do sexo, 
seja como cozinheira em garimpo, seja em lojas, salão de beleza 
etc.), e, por isso, muitas vezes elas aceitam o trabalho (tempo-
rário) de prostituta num deles, já que não têm recursos para as 
despesas da viagem e acabam contraindo dívida com os clubes.

Assim como no Suriname, nos clubes de prostituição na 
Guiana, principalmente os de propriedade de guianenses, em 
geral as mulheres também chegam com uma dívida, têm o pas-
saporte retido, moram em locais definidos por eles, têm horários 
para cumprir, não podem chegar atrasadas para trabalhar, são 
proibidas de retornar à moradia enquanto houver clientes no 
salão, precisam incentivá-los a consumir no bar — ou seja, 
seguem inúmeras regras estabelecidas pelos proprietários, as 
quais, se descumpridas, resultam em multas que variam con-
forme a gravidade da regra, aumentando o valor de sua dívida 
com o estabelecimento.

Na Guiana e no Suriname, os clubes, que são registrados 
como hotéis e/ou bares, estão constantemente mudando sua 
estratégia de funcionamento para se desvencilhar de situações 
que possam lhes trazer problemas legais. O cenário observado 
nos clubes é uma tentativa de camuflar o tipo de serviço que 
vendem, num evidente desrespeito às trabalhadoras do sexo, 
que, por desconhecerem o idioma e o aspecto jurídico da 
prostituição no país, aliando-se a isso o fato de que há um com-
prometimento moral de pagar a dívida “combinada” com quem 
as “ajudou”, acreditam ter contratos que precisam ser cum-
pridos, abrindo caminho para reais e potenciais procedimentos 
criminais contra elas. 



163

Na Guiana Francesa há prostituição ligada ao garimpo — 
no interior e na fronteira com o Suriname e o Brasil —, na qual 
atuam, majoritariamente, brasileiras, e há prostituição na rua 
e/ou em bares e boates noturnas, principalmente nas cidades 
do litoral (Caiena, Kourou e Saint Laurent du Maroni), mas é 
escondida.7 

O contraste da realidade do mercado do sexo na Guiana 
e no Suriname com relação ao departamento francês é grande, 
sobretudo pela ausência da estrutura dos clubes de prostituição, 
aflorando um mercado mais tradicional, sutil, menos rami-
ficado, que resulta na presença de trabalhadoras do sexo em 
locais públicos que não passam despercebidas, e também para 
a prostituição ocasional, para complemento de renda, praticada 
por estrangeiras e nacionais.

Migração e violência doméstica

A violência é uma questão presente na trajetória das mu-
lheres entrevistadas. Agressões e abusos sexuais são alguns 
dos perigos presentes na travessia e na circulação feminina na 
fronteira, e além disso foram relatados casos de violência de 
gênero nos relacionamentos conjugais no Brasil ou no país de 
acolhida. Para algumas mulheres, a violência doméstica foi um 
dos elementos constitutivos da decisão de migrar, tanto das que 
decidiram ir para um clube de prostituição como para algumas 
que foram para trabalhar em serviços domésticos: a perspectiva 
era trabalhar e, também, sair do Brasil, ficar fora do alcance do 
marido/companheiro, ou ex-companheiro, uma vez que eram 
vítimas de violência por parte dele, havendo inclusive aquelas 
que sofriam ameaças de morte. Com algumas, o sentimento de 

7.   Guillemaut, 2011; Samson, 2011.



164

posse do marido fazia com que ele não aceitasse a possibilidade 
da separação, havendo situações de dominação incorporada 
como violência simbólica.8 Essas mulheres buscavam recons-
truir a vida longe do Brasil e em segurança, mas, como os relatos 
de algumas apontam, migrar não significou o fim da violência 
de gênero, assim como de resquícios de condutas do patriar-
cado tradicional na sociedade. 

Lara9, 52 anos, proprietária de cantina10 e cabaré11, três 
filhos. Foi para o Suriname em 1982, para o clube. Ela tinha 26 
anos e queria fugir do marido. Se não tivesse migrado, poderia 
ter se transformado em mais um número na estatística de ví-
timas de feminicídio: 

“Eu conheci o pai da Vânia e do Marlon. Eu vivi com 
ele acho que foi uns quatro anos. Ele era muito mau pra 
mim. Muito ciúme, me batia, entendeu? Aí, todo tempo ele 
dizia que se eu deixasse ele, ele ia me matar. [...] Ele fazia 
maldade comigo. Eu também avançava nele, ele batia em 
mim. Ele me deu, até, duas facadas, quase eu morro. Aí, 
ele roubou o Marlon de mim, ele tinha um ano. E ele fazia 
chantagem: se eu não voltasse com ele, ele não me entre-
gava mais os meus filhos. [...] Pra mim era bandido, né, 
que queria todo tempo estar me batendo, com ciúme. Era 
horrível o ciúme dele. Aí, ele fazia chantagem comigo, aí 
eu voltei com ele. Mas só que, quando eu voltei com ele, eu 
não gostava mais dele, entendeu? [...] Só que tinha uma 
irmã dele, ela viajava aqui pra Suriname, ela vinha pra 

8.   Bourdieu, 1998.
9.   Serão utilizados nomes fictícios para identificar as entrevistadas e demais pes-
soas citadas no texto.
10.   Pequeno comércio que vende de tudo um pouco (alimentos, roupas, sapatos, 
peças de moto e de máquinas utilizadas na extração do ouro, nos garimpos).
11.   Cabaré é o nome utilizado pelos brasileiros, no garimpo, para designar o 
local onde há um bar e trabalhadoras do sexo, ou seja, uma casa de prostituição.



165

clube, e aí, a mãe dele — que era a mãe do pai dos meus 
filhos, da Vânia e do Marlon —, falou: ‘Eu sei que meu 
filho, ele não vale nada’, falou dessa maneira comigo, ‘Só 
tem uma chance pra você: de eu escrever pra Paulina e você 
ir pra Suriname’.” (Lara, 52 anos, proprietária de cantina 
e cabaré). 

Quem intermediou sua viagem foi a cunhada, que já traba-
lhava em clube no Suriname. Quando foi, deixou com a mãe o 
filho mais velho, Germano, que teve com o primeiro namorado, 
e os dois menores (Vânia e Marlon), filhos do marido, ficaram 
com a mãe deste. Lara ficou três meses no clube, e metade de 
sua dívida, de “mais ou menos” oitocentos dólares, foi paga por 
um cliente, que a tirou do clube para morar com ele na casa de 
sua família. Depois de dois anos — período em que Lara ficou 
irregular no Suriname — casaram formalmente, e ela buscou os 
filhos no Brasil. 

Marília, 33 anos, cozinheira, três filhas. Em 2004, aos 25 
anos, deixou com sua mãe as duas filhas que já tinha e migrou 
através do clube, para fugir do ex-marido, que a perseguia e 
a ameaçava de morte: “Ele era muito agressivo, por isso que eu 
deixei ele. Eu me separei dele [...], é por isso que eu vim, mais. [...] 
Ele era horrível, ele ameaçava, ele batia, tudo que não prestava ele 
fazia” (Marília, 33 anos, cozinheira).

Ela foi levada junto com a prima por uma tia, sem saber 
que ia para um clube de prostituição: saiu do Brasil com a con-
vicção de que iria trabalhar em uma sorveteria (a tia nunca 
contara que se prostituía num clube em Paramaribo), mas ao 
chegar ao Suriname a tia as levou para o clube e as convenceu a 
ficar ali, para ganhar dinheiro e retornar ao Brasil. Foi a única 
entrevistada, no Suriname, que afirmou ter sido enganada, e de-
cidiu ficar no clube ao descobrir que teria que se prostituir, por 



166

acreditar que se conseguisse dinheiro mudaria sua situação no 
Brasil, mas não ficou nele muito tempo, um mês e meio depois 
de chegar, fugiu para o garimpo com a ajuda de uma brasileira, 
dona de um cabaré. 

Yasmim, 34 anos, cozinheira, duas filhas, embora tenha 
afirmado que o motivo principal de sua decisão de migrar foi 
a dificuldade financeira, também não escondeu que sofria vio-
lência doméstica. Admitiu que as agressões sofridas, o medo do 
ex-marido, contribuíram para a decisão de viajar:

“Na minha gravidez, teve uma vez que ele sentou em cima 
da minha barriga, me esganando — eu já estava com seis 
meses de grávida. Ele sentou em cima da minha barriga, 
eu tive que fingir que tava desmaiada pra ele poder largar. 
Ele me deixava sozinha em casa, teve uma vez que ele me 
deixou dormir no chão. Ele me maltratou muito, muito, 
muito, muito, muito. Aí, com isso mais, eu também resolvi 
vir pra cá” (Yasmim, 34 anos, cozinheira).

Yasmim, chegou ao Suriname no início de 2003, aos 26 
anos, para trabalhar no clube, deixando duas filhas no Brasil, 
com o pai delas. Na época em que viajou, sua mãe falecera 
havia pouco tempo e logo depois ela se separou do marido, que 
então se recusava a ajudar financeiramente com as crianças. Em 
Belém, através de uma amiga, Yasmim conheceu uma mulher 
que já havia ido para clubes na Holanda e no Suriname, e esta 
a convidou para ir para um clube em Paramaribo. Ela aceitou a 
proposta e ficou no clube por três meses, apesar de ter pagado 
a dívida em um mês; saiu quando se envolveu com um cliente, 
um surinamês que pagou sua saída (entrega do passaporte) e 
foram morar juntos.



167

Quirina, 42 anos, vendedora de loja, dois filhos. Foi para o 
clube em 1997, aos 28 anos, a convite de uma amiga que queria 
migrar. Na época, as duas eram donas de casa e dependiam do 
companheiro, mas, para Quirina, o que realmente pesou na de-
cisão foi a falta de expectativas de futuro com ele, que a agredia 
constantemente, e, como ela não trabalhava, não via possibili-
dade de separação. Quando viajou deixou o filho com sua mãe 
e a filha com uma amiga, e ficou no clube por dois meses; com 
a ajuda de um cliente, em um mês pagou a dívida. Ela saiu, mas 
não quis morar com ele de imediato, só depois de seis meses 
foram morar juntos.

Ana, 37 anos, cabeleireira e manicure. Quando migrou 
tinha 23 anos, dois filhos, estava separada do marido e morava 
com a mãe, mas a relação com ele não havia terminado; apesar 
das agressões mútuas constantes, viviam fazendo as pazes, por 
isso ela resolveu ir embora:

“– Por que tu escolheste o Suriname?
– Bem, escolher... não foi bem escolher. Na época eu tava 
com problema com o meu ex-marido no Brasil, e eu tive 
que praticamente vir forçada. Assim, não porque me for-
çaram, mas pessoalmente, sabe? Eu tinha que me livrar 
desse amor platônico que eu tinha lá, que ele não me dei-
xava, eu não deixava ele, aí ia acabar fazendo uma besteira 
um com o outro, aí eu resolvi. (Ana, 37 anos, cabeleireira 
e manicure).

Em 1997, em Belém, uma amiga sua foi abordada por 
uma desconhecida, que a convidou para ir para o clube, e esse 
convite resultou em que sete mulheres (incluindo Ana), sete 
amigas, decidissem seguir o mesmo caminho. Ana, que viajou 
deixando a filha com sua mãe e o menino com os avós paternos, 
passou dezesseis dias no clube: teve sua dívida paga por um 



168

cliente. A motivação de Ana é semelhante à de Marta, 33 anos, 
sacoleira, dois filhos (um casal, o menino nascido antes de ela 
migrar). Separada, a relação com o ex-marido era tensa, cheia 
de brigas, por vezes com violência física. Como ele insistia em 
que ficassem juntos, ela achou que só indo para longe conse-
guiria pôr um ponto final na relação:

Eu me separei do meu marido e não queria mais voltar 
com ele, que é o pai do meu filho, [...] eu queria tá bem 
longe, uma cidade bem longe. [...] Só que eu tava querendo 
mesmo vir, porque eu tava querendo me separar dele, 
porque eu não aguentava mais a vida que eu levava com 
ele. [...] A gente discutia demais, porque ele bebia demais. 
[...] Eu queria mesmo vir pra bem longe do meu marido, 
não queria mais voltar pra ele, tinha decidido que eu não 
aguentava mais com aquela vida: vai e volta, vai e volta 
com ele, porque ele impregnava demais pra voltar [...]. Foi 
aí que eu falei com a menina, que eu queria vir pra cá”. 
(Marta, 33 anos, sacoleira).

A amiga fazia viagens para clube no Suriname, e lhe falou 
da prostituição no clube como uma saída para a situação em que 
se encontrava. De acordo com a interlocutora a amiga não es-
condeu as informações: “[...] me falou pra onde eu vinha e o que 
eu vinha fazer, que eu vinha pra um clube. Ela me falou tudo o 
que eu ia fazer. [...]”(Marta, 33 anos, sacoleira) — e a apresentou 
à mulher que intermediou a viagem. Marta pediu demissão do 
trabalho (era garçonete em uma lanchonete havia sete anos) e, 
no final de 2001, aos 25 anos, deixou o filho com a avó paterna e 
foi para o clube, onde trabalhou durante um ano. Quando saiu, 
atuou como trabalhadora do sexo em hotéis e no garimpo.

As interlocutoras que relataram ter sofrido algum tipo de 
violência doméstica por parte do companheiro migraram nas 



169

décadas de 1990 e 2000, quando já existiam delegacias especia-
lizadas no atendimento à mulher no Brasil, onde, nos últimos 
anos, os esforços em superar esse tipo de violência têm resul-
tado em algumas mudanças normativas: em agosto de 2006 
foi sancionada a Lei no 11.340, conhecida como Lei Maria da 
Penha; em março de 2015, a Lei no 13.104, que trata do femini-
cídio, considerado crime hediondo.

É inegável que houve ampliação dos mecanismos de defesa 
e maior rigor penal com relação ao combate à violência contra a 
mulher, isso não significa que no cotidiano o número de mulheres 
vítimas de seus maridos/companheiros/namorados, ou ex-ma-
ridos/companheiros/namorados, tenha reduzido drasticamente, 
mas tem sido de fundamental importância no debate público, 
que tem propiciado o encorajamento e o aumento do número de 
pessoas que denunciam. Wânia Pasinato salienta que a Lei Maria 
da Penha foi uma adequação aos discursos feministas de luta pela 
igualdade entre gêneros, e que uma das suas maiores conquistas foi 
o reconhecimento de que a violência contra a mulher é baseada no 
gênero e viola os direitos humanos, e por isso, no Brasil, após a sua 
implementação, tem se buscado expressar, juridicamente, que a vio-
lência doméstica, além de estar relacionada a conflitos familiares, 
também está relacionada à violação de direitos das mulheres.12

O Brasil ainda precisa avançar no que diz respeito às 
condutas de gênero como relações sociais de poder, ter um 
entendimento crítico relacionado a elas, para que sociedade 
brasileira fique mais distante da reprodução de representações 
de relações estereotipadas e hierarquizadas do feminino e do 
masculino, que refletem diretamente sobre a conduta das pes-
soas no cotidiano.

12.   Pasinato, 2015. 



170

Considerações finais

A migração via prostituição, no entendimento das in-
terlocutoras, aparece sob o tripé do conhecimento prévio, do 
consentimento e do provisório, o que pode ser traduzido como 
uma estratégia de emancipação econômica e de mobilidade so-
cial, em vez de “aptidão” ou projeto para atuar no mercado do 
sexo. Elas não se viram na condição de vítimas, seja do tráfico 
de pessoas, seja da exploração sexual, principalmente porque 
não foram enganadas e não sofreram violência física por parte 
das/dos donas/os de clubes ou cabarés. 

Os clubes de prostituição da Guiana e do Suriname contri-
buíram e contribuem com as ondas migratórias de brasileiras, 
principalmente da região Norte do Brasil, para esses países, 
mas os fluxos migratórios destas não têm por objetivo final 
o trabalho naqueles. Migrar através dos clubes é uma estra-
tégia: pensam em conseguir muito dinheiro rapidamente ou 
arrumar emprego em outro lugar, e sair deles. Como as coisas 
não costumam sair como planejado inicialmente, novas estraté-
gias surgem e vão sendo adaptadas, conforme os circuitos que 
lhes são apresentados. A decisão de migrar passa pela falta de 
perspectivas, principalmente para aquelas que não exerciam a 
prostituição no Brasil, as “novatas” na prostituição. 

Na Guiana e no Suriname, as brasileiras que migram para 
atuar no mercado do sexo se adaptam a ele e o recriam, con-
tornando os meandros legais e simbólicos que o envolvem. Por 
sua vez, o mercado do sexo cria e recria estruturas que tentam 
distanciar as trabalhadoras do sexo dos marcadores ou dos indí-
cios de tráfico de pessoas mencionados no Protocolo de Palermo, 
entre eles o engano, a ameaça e a violência. Com isso, livram-se 
de procedimentos criminais e transferem todos os riscos às 



171

trabalhadoras do sexo, sobre as quais incidem as formas mais 
visíveis de controle, exploração, repressão e violência. 

Na Guiana, no Suriname e na Guiana Francesa, a mobili-
dade de brasileiras, vinculada à prostituição e ao garimpo, não 
é homogênea e tem como efeito a inserção em um mercado de 
trabalho informal e precário. A maioria delas não está inserida 
no mercado transnacional do sexo, mas em um contexto de 
reatualização de situações que contribui para a permanência de 
desigualdades e violências, permeadas por marcadores de gê-
nero e raça. 

Todas essas histórias apresentadas no texto nos revelam 
episódios de violência doméstica, como motivação para a mo-
bilidade de mulheres para o mercado do sexo, o que exige uma 
reflexão ampla a respeito das políticas públicas voltadas para 
fortalecimento dos mecanismos legais de prevenção, proteção e 
enfrentamento este tipo de crime no Brasil. Quebrar o silêncio 
e a invisibilização de situações de violências de gênero nos lares 
e nas ruas deve ser de responsabilidade do Estado e de toda a 
sociedade. O compromisso com a justiça, direitos humanos e 
a paz precisa ser cotidianamente exercitado. É fundamental 
conhecermos a trajetória de vida de mulheres migrantes e evi-
tarmos as análises e percepções muitas vezes romantizadas 
sobre a história de mulheres que decidiram cruzar a fronteira 
do Brasil. Uma das possíveis alternativas é voltar os nossos 
olhos para o antes da decisão de migrar, nos questionar: quais 
redes de apoio foram acionas para sair da situação de violência? 
Quais políticas públicas estavam ao alcance destas mulheres? As 
que procuraram a delegacia da mulher foram de fato acolhidas 
adequadamente e protegidas? 



172

Referências

ARAGÓN, Luis E. Apresentação. In: ARAGÓN, Luis E. (org.). 
Migração internacional na Pan-Amazônia. Belém: Naea/UFPA, 
2009. p. 5-6.

ARAUJO, Osvaldina dos Santos. Frontières en mouvement et 
échanges économico-sexuels. Dynamiques migratoires des 
Brésiliennes au Suriname, en passant par le Guyana et la Guyane 
Française. França, 2017. Tese (Doutorado em Sociologia) – 
Université de Toulouse Jean Jaurès/Universidade de São Paulo, 
França, 2017.

AROUCK, Ronaldo de Camargo. Brasileiros na Guiana Francesa: 
fronteiras e construção de alteridades. Belém: UFPA/Naea, 
2002.

BOURDIEU, Pierre. La domination masculine. Saint-Amand-
Montrond: Éditions du Seuil, 1998.

GUILLEMAUT, Françoise; SAMSON, Martine Schutz. Travail du 
sexe et mobilité en Guyane, des défis pour la lutte contre le VIH/
sida. Antilles-Guyane: Ministère du Travail, de l’Emploi et de 
la Santé/Direction Générale de la Santé – DGS/RI 2, Bureau 
des infections par le VIH, les IST et les hépatites, 2011.

PASINATO, Wânia. Oito anos de Lei Maria da Penha: entre avanço, 
obstáculo e desafios. Estudos Feministas, v. 23, n. 2, p. 533-545, 
2015.

PEREIRA, Mariana Cunha. Processo migratório na fronteira 
Brasil-Guiana. Estudos Avançados, v. 20, n. 57, p. 209-219, 
2006.

RODRIGUES, Francilene dos Santos. Configuração migratória no 
lugar Guayana: uma análise da migração na tríplice fronteira 
Brasil-Venezuela-Guiana. In: ARAGÓN, Luis E. (org.). 
Migração internacional na Pan-Amazônia. Belém: Naea/UFPA, 
2009. p. 223-236.



173

SIMONIAN, Ligia T. Lopes; FERREIRA, Rubens da Silva. Trabalho 
e vida em terra estrangeira: o caso dos imigrantes brasileiros na 
Guiana Francesa. História Revista, v. 10, n. 2, p. 227-352, 2005.

TARRIUS, Alain. Au-delà des États-nations: des sociétés de 
migrants. Revue européenne des migrations internationales, v. 
17, n. 2, p. 37-61, 2001.





CAPÍTULO 12 .

“Livre para ir e ir: migração, 
direitos e trabalho” – uma 

perspectiva colombiana

Flor Esther Sánchez Murcia

Introdução

“Nem eu te condeno” é o título da pesquisa que realizei para 
concluir meu mestrado em Relações de Gênero, que abrange 
todo um processo de análise da mulher colombiana, cristã não 
católica, do ponto de vista jurídico e da perspectiva religiosa a 
partir da perspectiva eclesiástica, e como lidar com situações de 
violência baseada no gênero.

Para falar da mulher cristã, é preciso nos voltarmos para 
o nosso texto sagrado, a Bíblia. Mas a visão bíblica sobre a mu-
lher não é muito favorável, com poucas exceções no Antigo 
Testamento e com pouca relevância no Novo, e isso porque é 
Jesus quem dignifica a mulher, pois em muitas ocasiões mani-
festou sua importância por meio de seus ensinamentos e ações, 
apesar da carga cultural e religiosa que o cercava. É por isso que 
falar sobre a liberdade das mulheres a partir dessa perspectiva 
religiosa é complexo, já que a história continua escrevendo e 
contando que as mulheres não são livres e que o caminho que 



176

elas tiveram que percorrer para chegar a um lugar que lhes 
pertence por natureza e direito foi muito difícil. Ou seja, da 
perspectiva da fé entendida como ideia original do Criador, 
mulheres e homens são iguais, criados e criadas à Sua imagem 
e semelhança. 

As igrejas evangélicas, como parte da sociedade, não estão 
isentas do problema social da violência contra as mulheres. Há 
dois aspectos que considero fundamentais em relação a esta 
questão nas comunidades de fé. Por um lado, os membros da 
igreja podem sofrer esse tipo de violência em suas casas, no tra-
balho e em diversas situações da vida cotidiana. Mas, por outro 
lado, esse problema também está presente no discurso daqueles 
que lideram comunidades de fé, mesmo que não seja inten-
cional; defendendo, por exemplo, uma hierarquia de poder 
baseada no sistema patriarcal.1

Desenvolvimento

A humanidade sempre foi propensa a relações de poder e 
subjugação, e a história refletiu isso em todos os aspectos, deixando 
um registro de todas as lutas que cada minoria segregada teve que 
enfrentar para mudar essas condições, que são degradantes em 
muitos casos e destrutivas em outros. As mulheres não ficaram 
imunes a essa realidade histórica que, mesmo em nossa época 
(século XXI) continua a nos atormentar e destruir. Rita Segato, 
escritora e antropóloga, oferece algumas definições de gênero e 
violência que são relevantes para a compreensão pedagógica do 
verdadeiro significado da violência, neste caso a violência sexual:

1) A expressão ‘violência sexual’ é confusa, pois embora 
a agressão seja praticada por meios sexuais, sua finali-

1.   Saracco, 2021.



177

dade não é sexual, mas sim de poder; 2) Não se trata de 
agressões originárias da pulsão libidinal traduzida em 
desejo de satisfação sexual, mas sim de uma libido aqui 
orientada para o poder e para um mandato dos pares ou 
confrades que exige provas de pertencimento ao grupo; 
3) o que confirma o pertencimento ao grupo é um tri-
buto que, por meio da cobrança, flui da posição feminina 
para a masculina, a construindo como resultado desse 
processo; 4) a estrutura funcional hierarquicamente or-
ganizada que o mandato da masculinidade cria é análoga 
à ordem da máfia; 5) Por meio desse tipo de violência, o 
poder é expresso, exibido e consolidado de maneira ma-
cabra diante dos olhos do público, representando assim 
um tipo de violência expressiva e não instrumental.2

Na Colômbia, a violência contra as mulheres ocorre em 
conjunto com as guerras civis e os fenômenos de violência que 
ocorreram desde meados do século XX, como a existência de 
guerrilhas, o aumento do narcotráfico e do paramilitarismo, 
juntamente com fenômenos como a globalização, a crise dos va-
lores estabelecidos – entre outros fatores, tanto internos quanto 
externos que geraram eventos marcantes e específicos, como 
novas formas de violência, entre as quais se encontra a antiga 
tradição de estupro e tortura.3 

A Colômbia possui uma população de aproximadamente 
50 milhões de pessoas, das quais 51,17% são mulheres e 48,83% 
são homens – o que equivale a uma população de cerca de 
25,8 milhões de mulheres.4 Trata-se de um país majoritaria-
mente cristão. Segundo o estudo realizado em 2020 pela Igreja 

2.   Segato, 2003, p. 18. 
3.   Gomez Cely, 2017, p. 520.
4.   Dados do Departamento Administrativo Nacional de Estadísticas (DANE), 
ano de 2020.



178

Sueca, World Vision, Comissão Intereclesial de Justiça e Paz e 
a Universidade Nacional da Colômbia, intitulado “Diversidade 
religiosa, valores e participação política na Colômbia”, o país 
mantém forte vínculo com a tradição católica, embora venha 
passando por um processo de transformação religiosa, amplian-
do-se para outras correntes de fé, como aponta Sebastián Portilla:

Segundo o documento, 57% dos colombianos identificam 
o catolicismo como credo predominante, porém, há um 
número significativo de fiéis em religiões de ‘diversi-
dade protestante’ — categoria que agrupa denominações 
cristãs, evangélicas pentecostais, protestantes e adven-
tistas —, o que reúne 21,5% dos entrevistados.5

Por mais de meio século, o conflito armado colombiano, 
que tem causas sociais, políticas e econômicas, tem tomado os 
corpos das mulheres como despojos de guerra, especialmente 
nas últimas décadas; e ainda mais no período pós-acordo, que 
deixou inúmeras vítimas. Mulheres, camponesas, indígenas, 
líderes urbanas, trabalhadoras e afrodescendentes enfrentam 
discriminação de gênero diariamente e também vivenciaram 
múltiplas formas de violência brutal no contexto do conflito, 
onde o deslocamento forçado é uma questão importante.

A Colômbia está passando por um processo que está clara-
mente testando as opiniões do mundo. No contexto dos acordos 
de paz assinados entre as elites das FARC e o governo colom-
biano é travada mais uma batalha contra a violência, uma batalha 
que se tornou naturalizada por grande parte da população co-
lombiana, que abraçou a guerra, a morte, a retórica intolerante 
e bélica, e tudo o que envolve o exercício da violência como 
uma forma válida de se relacionar com o mundo. Uma guerra 

5.   Portilla, 2020.



179

como a colombiana, que dura há tantos anos, acompanhada de 
imensas atrocidades, “permitiu que a maioria dos cidadãos in-
corporasse o discurso da violência em seus hábitos”. Além disso, 
a população continua enfrentando atos de violência que violam 
seus direitos humanos, dificultando e colocando em risco a im-
plementação do acordo de paz com os grupos armados. 

Uma das consequências mais graves que surgiram do con-
flito armado é o deslocamento forçado da população. É um 
fenômeno que atinge indivíduos que, por diversas razões, são 
forçados a abandonar seu local de residência, suas terras, suas 
propriedades, pertences, sua ocupação e, em muitos casos, sua 
família e sua cultura, o que resulta em se mudar para outro ter-
ritório completamente estranho, relegado e carente de serviços e 
oportunidades, a fim de buscar proteção. Nesse sentido, ficou es-
tabelecido que o deslocamento forçado se deve à perseguição, ao 
conflito, à violência generalizada e às violações dos direitos hu-
manos. Dessa população, na Colômbia, a maioria são mulheres.

Por isso, o Tribunal Constitucional no Auto-092 (2008) 
identificou que, no âmbito do conflito armado colombiano, as 
mulheres sofreram riscos inerentes à sua condição de gênero. 
Foi reconhecido que o deslocamento forçado representa um 
risco real de violência sexual e doméstica, e até mesmo de explo-
ração sexual. Segundo o Tribunal Constitucional, as mulheres 
vítimas do conflito estão expostas aos seguintes riscos: o risco 
de violência sexual, exploração sexual ou abuso sexual no con-
texto de conflito armado; o risco de exploração ou escravização 
por grupos armados ilegais para realizar trabalhos domésticos 
e papéis considerados femininos em uma sociedade patriarcal; 
o risco de recrutamento forçado de suas crianças por grupos 
armados ilegais ou de outros tipos de ameaças contra eles, o que 
se torna mais grave quando a mulher é a chefe da família. 



180

O direito das mulheres de viver uma vida livre de violência 
tem surgido lentamente na Colômbia, já que o conflito armado e 
muitas outras circunstâncias históricas o impediram, e milhares de 
mulheres são vítimas de ações ou comportamentos considerados 
violência sexual e, muitas vezes, são assassinadas. São somados a 
essa situação social os danos mais recentes (dos últimos sessenta 
anos) causados ​​pelo contexto do conflito armado, que inclui a vio-
lência sexual, que às vezes tinha um objetivo específico dentro do 
próprio conflito, como aterrorizar e enfraquecer o inimigo para 
avançar no controle de territórios e recursos econômicos. A vio-
lência sexual se tornou outra arma no conflito. O recrutamento 
de mulheres e meninas, seja forçado ou voluntário, também é 
acompanhado de violações sexuais por membros do grupo ar-
mado, abortos e uso forçado de contraceptivos, escravidão sexual 
etc. Tudo isso está fora do acompanhamento e da defesa da Igreja 
Cristã (neste caso, até mesmo a Igreja Católica pode ser incluída). 

E, no contexto eclesial, as mulheres na Colômbia têm es-
tado à sombra dos homens. Essa sombra as impede de participar 
e exercer seus dons nas comunidades de fé em igualdade de con-
dições. Esses fatores de subordinação ou exclusão das mulheres 
são promovidos pelo bloco conservador e carismático devido ao 
seu referencial subjetivo, que os leva a interpretar erroneamente 
textos bíblicos fora do seu contexto e ao que se soma aspectos 
culturais ou tradições eclesiásticas, entre outros. Portanto, é ne-
cessário repensar, a partir de uma perspectiva renovada, o papel 
que as mulheres desempenharam ao longo da história da Igreja, 
um papel que está incorporado em cada função onde as mu-
lheres recebem orientação e assistência nas várias questões que 
afetam a humanidade: família, igreja e sociedade. Essa ênfase 
na educação teológica e gênero visa apresentar alternativas às 
mulheres como participantes da evangelização.



181

A história da mulher acusada de adultério apresenta a de-
voção do Nazareno à sacralidade da sexualidade, mas a partir 
de uma posição de igualdade, dada a natureza dos fatos e ações 
que foram tão marcados e enviesados ​​pela sociedade. A sexua-
lidade abordada neste texto bíblico é no sentido mais profundo 
da relação entre homem e mulher, um testemunho em que Jesus 
evita o julgamento dos dois gêneros porque, ao tocar a cons-
ciência dos homens que carregavam as pedras, ele lhes abre o 
seu coração com a força de suas palavras: “Quem dentre vós 
não tiver pecado, seja o primeiro a atirar-lhe uma pedra”. Ele 
não os chama de pecadores, mas sim se refere a um confronto 
para libertação do julgamento moralizante que o povo judeu 
havia incorrido com a tradição mosaica, que esquece o texto 
bíblico do Antigo Testamento, que exalta o desejo sexual entre 
o homem e a mulher. Porém, a parte central da dignificação está 
naquele momento em que Jesus e a mulher ficam sozinhos, e 
é Jesus quem agora se dirige a ela, fazendo a grande pergunta: 
“Onde estão aqueles que te acusaram?” mostrando a mudança 
de paradigma, de condição, uma defesa que implica libertação. 
Todas as pessoas vão embora, menos Jesus. Todos só se im-
portavam em condenar e destruir. Jesus está interessado em 
restaurar e perdoar. A mulher vivencia uma mudança radical. 
Ela estava à beira da morte, mas agora tem uma nova chance 
na vida. Ela foi escolhida e agora é protagonista de uma história 
de reivindicação. Jesus, que tinha autoridade moral, espiritual e 
ética para julgar e condenar, decide fazer exatamente o oposto, 
mostrando às pessoas de seu tempo, e para as que vieram de-
pois, como nós, qual é sua proposta de ordem divina e seu ideal 
de igualdade, apesar das leis, neste caso as judaicas, que apenas 
oprimem, subjugam e desprezam as mulheres. “Nem eu te con-
deno”, são as palavras com as quais Jesus conclui seu diálogo 



182

com a mulher e que mais tarde servirão no processo de dig-
nificação em meio a uma cultura fortemente patriarcal, onde 
todo crime ou ato sexual era associado à mulher, e ao longo 
do tempo, a história mostrou essa feminização do mal, asso-
ciando tudo o que é mau do ponto de vista sexual à mulher. 
Quando Jesus diz essas palavras de restauração, ele está dando 
a posição de igualdade das mulheres em relação aos homens; É 
por isso que nos Evangelhos vemos um Jesus acompanhado de 
mulheres, dando sua importância e mostrando suas qualidades 
próprias, além dos estereótipos socialmente adotados. 

Há também uma situação especial em relação à violência 
que as mulheres indígenas e afrodescendentes enfrentam, já que 
à discriminação histórica que sofrem devido a sua origem ét-
nica se soma a discriminação pelo fato de serem mulheres e, em 
muitos casos, as mesmas tradições mantêm essa discriminação. 
O afastamento do território tem impedido o acesso rápido a 
essas situações de abuso, expondo as mulheres mais vulneráveis ​​
a agressores que, sabendo que estão sem supervisão, sentem-se 
à vontade para exercer dominação, abuso de poder e perpetuar 
a desigualdade de gênero, o que tem destruído muitas mulheres 
dessas minorias colombianas. 

Contudo, o sistema jurídico estabelece e regula uma si-
tuação muito diferente. Isso é impressionante na Colômbia.  
O arcabouço legal está completamente “desvinculado” da reali-
dade social. Na verdade, é um direito “avançado” para a sociedade 
que busca regular. Uma vez que essa divisão ocorre, a reconci-
liação é difícil de ser alcançada, pois pode criar duas realidades 
paralelas — o direito e a sociedade — que, se permanecerem 
assim por muito tempo, não terão motivo para se cruzar. 



183

Isso, para mim, é motivo de preocupação porque mostra 
que algo está seriamente errado. Por isso, o trabalho educativo 
nas comunidades de base é fundamental, pois é ali que elas pre-
cisam se informar mais sobre o marco legal, que, como uma ilha 
afastada da realidade, tem funcionado, criando leis que pouco 
ou nada têm feito para serem conhecidas pela população, neste 
caso, pelas mulheres. As organizações cristãs, que, de acordo 
com a lei, têm se preocupado mais em atender a essas “neces-
sidades” espirituais em um espírito de “distanciamento” da 
realidade social das pessoas que as frequentam, enfrentam o de-
safio de criar espaços onde sejam promovidos mecanismos de 
defesa úteis e essenciais em situações de violência. A igreja pode 
ser uma ponte que permite que as mulheres estejam seguras e 
acolhidas, enquanto a lei faz sua parte na defesa e posterior pro-
teção por meio de suas casas de refúgio.

Conclusões

A partir da análise dos resultados, é possível perceber que 
uma das razões para essa falha é a falta de capacitação dos ór-
gãos judiciários, principalmente na perspectiva de gênero; e 
treinamento e informação para a população em geral. É essen-
cial conscientizar todas as instituições, tanto governamentais 
quanto cristãs, sobre a discriminação e a violência sofridas pelas 
mulheres, e desvendar o alcance dos processos que introduzem 
uma perspectiva de gênero na interpretação e aplicação da lei. 
É importante contribuir para a eliminação de todas as formas 
de discriminação e violência contra as mulheres entre pessoas 
que operam os sistemas jurídicos e judiciais; entre as lideranças 
religiosas, mas, também, e finalmente, para aumentar a cons-
cientização sobre os direitos humanos das mulheres, as próprias 
mulheres devem saber e entender que o que elas acham que é 



184

“normal” ou que elas devem “suportar” como todas as mulheres 
é uma forma de violência e elas devem saber como se defender. 

As organizações e igrejas cristãs devem desempenhar 
um papel fundamental nessas funções. Sua proximidade com 
a população, sua autoridade e o respeito que muitas mu-
lheres têm pela religião podem fazer com que seja o veículo 
ideal para aprender sobre situações de violência sexual e para 
aprender a se defender, trazendo as informações adequadas. O 
acompanhamento desde uma reunião pessoal até workshops, 
apresentações, fóruns e atividades de treinamento que for-
necem insights sobre as leis existentes e podem ser usados ​​para 
se defender, se necessário. Também empoderar as mulheres no 
exercício da igualdade, aquela que Deus manifesta através do 
livro sagrado, a Bíblia, onde nos diz que não há mais escravo, 
nem homem, nem mulher, mas que todos somos um em Cristo, 
não como um ato religioso distante da realidade, pelo contrário, 
entendendo que as ferramentas são dadas e, ainda que pareça 
difícil, devemos crescer nessa pedagogia de cuidar e preservar a 
vida, neste caso, a vida das mulheres colombianas, latino-ame-
ricanas e do mundo. 

De uma perspectiva de relações de gênero, essas inter-
pretações bíblicas e teológicas incentivam a comunidade a se 
envolver em um diálogo transformador, resultando em uma po-
lítica em que a igualdade de gênero entre mulheres e homens se 
torna uma prática permanente dentro de igrejas e organizações 
baseadas na fé. Assim como eliminar estereótipos de gênero que 
subordinam as mulheres, mas também os homens, e violam a 
integridade e a dignidade que Deus lhes deu igualmente.



185

Referências

ACOSTA ALVARADO, Paola A. La protección de los derechos de 
las mujeres en la Constitución colombiana. Derecho del Estado, 
Bogotá, n. 20, p. 49-60, dic. 2007. 

ALMONACID GONZÁLEZ, William. Colombia: el paradigma 
existencial de la violencia. Pensamiento, Palabra y Obra, 
Bogotá, n. 17, p. 68-77, ene./jun. 2017. 

ALONSO SEOANE, María J. Género y Religión. A la búsqueda de 
un modelo de análisis. Aposta – Revista de Ciencias Sociales, 
España, n. 82, p. 124-137, jul./sep. 2019. 

ÁLVAREZ OROZCO, René; NARANJO VELASCO, Karolina. 
Violencia contra las mujeres: Historias no contadas. Reflexión 
Política, Colombia, v. 10, n. 20, p. 226-234, 2008. 

BAQUERO RODRÍGUEZ, Paola Andrea. Rol de las Entidades 
Religiosas y sus Organizaciones en la Prevención de Violencias 
Basadas en el Género. 2021. Tesis (Maestría) – Universidad 
Santo Tomas, Bogotá, 2021. 

BELTRÁN, William. El evangelicalismo y el Movimiento 
Pentecostal en Colombia siglo XX. In: BIDEGAIN, Ana María 
(comp.). Historia del cristianismo en Colombia. Bogotá: Taurus, 
2005. 

CANTERO, Luis E. Educación teológica y género: desafío a las 
instituciones teológicas latinoamericanas evangélicas. Estudio 
de caso Colombiano. Teología y Cultura, Bogotá, año 9, v. 14, 
2012. 

CARDONA CUERVO, Jimena; CARRILO CRUZ, Yudy A.; 
CAYCEDO GUIÓ, Rosa M. La garantía de los derechos de 
la mujer en el ordenamiento jurídico colombiano. Hallazgos, 
Bogotá, v. 16, n. 32, p. 83-106, 2019. 

FALCÓN CARO, Maria del Castillo. Realidad Individual, Social 
y Jurídica de la Mujer Víctima de Violencia de Género. In: 



186

HERRERA MORENO, Myriam (coord.). Hostigamiento 
y Hábitat Social: una perspectiva victimológica. Granada: 
Comares, 2008. p. 27-46. 

GALÁN CUESTA, Karen L. Evolución normativa de la violencia 
de género y el feminicidio como tipo autónomo en Colombia y 
Brasil. 2020. Tesis (Maestría) – Universidad de Santo Tomas, 
Bogotá, 2020. 

GOMEZ CELY, Javier Fernando. El porqué de la violencia 
intrafamiliar en Colombia. Experiencias Humanitarias, n. 20, 
2017. p. 520. 

MONTOYA RUIZ, Ana M. Mujeres y ciudadanía plena, miradas a 
la historia jurídica colombiana. Opinión Jurídica, Medellín, v. 
8, n. 16, p. 137-148, jul./dic. 2009. 

MURILLO GRANADOS, Adolfo; MUÑOZ JOVEN, Luis A. 
Tratamiento penal de la violencia contra la mujer en Colombia. 
In: CANTILLO SANABRIA, Martha G.; BUITRAGO 
ESCOBAR, Adriana M. (comp.). Nuevas miradas y enfoques 
de nuevas investigaciones. Cali: Universidad Santiago de Cali, 
2018. Tomo II. p. 29-54. 

PORTILLA, Sebastián. Estudio revela la actual diversidad 
religiosa en Colombia. World Vision, 02 dic. 2020. 
Disponível em: https://www.worldvision.co/sala-de-prensa/
estudio-revela-la-actual-diversidad-religiosa-en-colombia. 

RAMÍREZ VARELA, Daniela. Guía normativa sobre la violencia 
basada en género en Colombia. Medellín: Universidad Pontificia 
Bolivariana, 2015. 

RODRÍGUEZ VÁSQUEZ, Julio; DÍAZ CASTILLO, Ingrid. Sobre 
la interpretación del delito de feminicidio y el enfoque de 
género: Análisis comparado de la jurisprudencia peruana y 
colombiana más importante. Revista Electrónica de Estudios 
Penales y de Seguridad, Bogotá, n. 5, 2019. 



187

SARACCO, Analía. La violencia de género y la Iglesia. Protestante 
Digital, 22 jul. 2021. Acceso: https://protestantedigital.com/
lausana/63188/la-violencia-de-genero-y-la-iglesia. 

SEGATO, Rita. La guerra contra las mujeres. Madrid: Traficantes 
de Sueños, 2003. p. 18. 

VARGAS RIVERA, Viviana A. Mujer víctima, violencia de género 
y conflicto armado… Realidad que persiste. Bogotá: Centro de 
Investigación y Educación Popular-CINEP, 2018. 





CAPÍTULO 13.

Teorias feministas, práticas 
de cuidado e religião: um 

encontro (im)possível? 

Liége Costa da Silva
Manueli Tomasi

Rosemarie Gartner Tschiedel

Considerações iniciais

O presente texto propõe-se a trazer o relato de expe-
riência dos potentes encontros proporcionados pelo Grupo 
de Trabalho (GT) 2, do XVIII Congresso Latinoamericano de 
Gênero e Religião da EST, intitulado: “Mulheres, violência, re-
-existências, interseccionalidades: re-pensando e construindo 
práticas de cuidado”. O GT intencionou discutir experiências 
acerca de intervenções no cuidado de mulheres no contexto das 
mais variadas formas de violência, buscando repensar e cons-
truir ferramentas e práticas de acolhimento efetivas nas diversas 
instituições e movimentos em que estamos inseridas. Ainda, tí-
nhamos como objetivo interseccionalizar o debate, levantando 
outros marcadores sociais como raça e etnia, orientação sexual, 
identidade de gênero, classe social, deficiências, geração, terri-
torialidade e religiosidade como fundamentais para um olhar 
ético e político da questão.



190

Nós, enquanto pesquisadoras de gênero de uma univer-
sidade pública, não tínhamos inicialmente aproximação com 
os debates envolvendo a religiosidade em nossas pesquisas. 
Logo, percebemos que nosso grupo era um dos poucos que não 
trazia como ponto central a relação da religião com o gênero, 
certamente um reflexo dessa situação. Possivelmente, institu-
cionalizadas por estruturas epistêmicas do “sistema-mundo 
capitalista, patriarcal, ocidental, moderno e colonialista”, como 
cita Grosfoguel1, esses arranjos sistematizam saberes hierarqui-
camente com maior ou menor valor e também invisibilizam a 
diversidade de conhecimentos, incluindo os saberes populares. 
São estruturadas em justificativas de ciências puras, neutras e 
objetivas, as religiosidades são práticas excluídas, estigmati-
zadas dos saberes tidos como mais “científicos”.

No entanto, como continuarmos “neutras” em torno do 
assunto das religiosidades se dentro do contexto brasileiro 
crescem os discursos hegemônicos e fundamentalistas acerca 
da temática? Como não adentrarmos no assunto, sendo que 
diferentes religiões também engendram nossos modos de 
subjetivação, principalmente nas sociabilidades das mulheres 
subalternizadas?

Lembramos o alerta que Simone de Beauvoir nos fez de 
que basta uma crise política, econômica e religiosa para que os 
direitos das mulheres sejam questionados.2 Conforme os mo-
vimentos sociais ganham visibilidade, incluindo os movimentos 
feministas, que vão avançando em torno da garantia dos nossos 
direitos, cresce também a resistência do poder vigente e a disputa 
de narrativas. O discurso teológico cristão conservador tenta se 

1.   Grosfoguel, 2016.
2.   Beauvoir, 2016.



191

impor com ainda mais veemência sempre que seus representantes 
e defensores avaliam que seus interesses e visão de mundo são 
ameaçados e questionados. Vamos percebendo essa dinâmica, a 
partir dos anos de 1970 nos Estados Unidos da América e, no 
Brasil, se acentua desde o golpe de 2016 contra a presidenta Dilma 
Rousseff e, com mais força, a partir da eleição presidencial de 2018, 
na qual o candidato vencedor, Jair Messias Bolsonaro (então do 
PSL e hoje sem partido), associou por inúmeras vezes sua cam-
panha eleitoral à narrativa religiosa fundamentalista cristã, tendo 
como slogan “Brasil acima de tudo, Deus acima de todos”3. 

Assim, com as contribuições de Ivone Gebara4, tomamos 
um posicionamento epistemológico e prático que valoriza a 
escuta de mulheres para entender suas experiências e com-
preendermos o que é religião para elas, mesmo que a resposta 
seja marcada pela ambivalência, paradoxos e contradições. É 
necessário romper com a narrativa universalista de que esta-
ríamos, em tese, submetidas às mesmas opressões e aos mesmos 
silenciamentos, precisamos criar pontes para que seja possível 
caminharmos juntas.5

Nosso intuito neste texto é poder traçar uma análise crí-
tica e também lançar caminhos possíveis para o diálogo entre 
religiosidades não hegemônicas, teorias feministas e práticas 
de cuidado, propondo rupturas dos discursos fundamentalistas 
e violentos, que possibilitem construir diálogos e valorizem as 
diversidades das mulheres. A seguir, vamos dialogar com as 
pesquisas e discussões trazidas pelas nossas companheiras que 
escreveram para o nosso grupo de trabalho.

3.   Tesser, 2019, p. 74-90.
4.   Gebara, 2006. 
5.   Diniz; Gebara, 2022.



192

Desenvolvimento 

Aproximar, aproximação, tornar-se próxima [...] a 
tradição ética-cristã afirma um princípio ético de apro-
ximação que fez um longo caminho histórico em muitas 
partes do mundo, até os dias de hoje: ‘amar o próximo 
como a si mesmo’, uma afirmação, uma ordem, um prin-
cípio, um critério difícil de ser compreendido e sobretudo 
vivido. Nessa expressão marcada pela proximidade, há ao 
menos, dois sujeitos que se encontram ou talvez se en-
frentam, ou podem até mesmo se excluir.6

Inspiradas pelo livro Esperança Feminista das autoras 
Debora Diniz e Ivone Gebara7, nos questionamos: quem é o meu 
próximo? De quem me torno próxima? De quais mulheres nos 
aproximamos? As perguntas convidam a refletir sobre as emo-
ções e os afetos que nos habitam frente a essas aproximações. 
É importante trazer os afetos e as emoções quando se trata de 
conhecimento. Cada vez mais acreditamos que o conhecimento 
do mundo e de nós mesmas é impulsionado por afetos e emo-
ções tanto nas aproximações como nos distanciamentos. Afetos 
e emoções também atravessam a política, a ciência e a religião. 

Acreditamos na potência de nos tornarmos próximas e es-
cutadeiras feministas. Para escutar é necessário abdicar de um 
poder. Escutar é se deparar com os próprios limites da com-
preensão. Foi assim que fomos apresentadas a um dos primeiros 
trabalhos do GT, sobre Perpétua e Felicidade, que ao longo dos 
séculos foram sendo apagadas das narrativas femininas na his-
tória do cristianismo, com essa exclusão as mulheres perderam 
seu espaço e voz, sendo esquecidas. A partir do conhecimento 

6.   Diniz; Gebara, 2022, p. 77.
7.   Diniz; Gebara, 2022.



193

acerca das mulheres nas comunidades cristãs nos primeiros sé-
culos, o trabalho apontou uma tensão entre essa realidade e a 
sociedade tradicional romana do século III, marcada pelo fla-
grante favorecimento ao machismo. 

Foi apresentado o dossiê de Feminicídios no Rio Grande 
do Sul, trazido pela Lupa Feminista Contra o Feminicídio, que 
tem o objetivo de informar tanto o governo quanto a sociedade 
sobre a grave situação dos feminicídios no estado, provocou 
uma discussão que mobilizou todas que assistiam a narra-
tiva. Neste dia, contamos com mulheres de diversos países da 
América Latina assistindo aos trabalhos e compartilhamos re-
latos de assassinatos de mulheres como, de fato, uma grande 
epidemia em nossos países. Mobilizou-nos ouvir mulheres con-
tando histórias de mulheres que foram mortas pelo simples fato 
de serem mulheres, ao mesmo tempo que nos aproximou e nos 
surpreendeu presenciar uma análise tão crítica de como as co-
munidades de fé têm se posicionado diante da violência contra 
a mulher.

Por conseguinte, ampliamos o olhar para as relações de 
gênero no contexto indígena, as especificidades das violências 
sofridas e as formas de enfrentamento a partir de discussão 
importante em nosso grupo. Através de ferramentas da an-
tropologia, de relatos públicos e coletivos de experiências e da 
discussão de questões éticas e políticas, discutiu-se sobre o si-
lenciamento dessas vivências em nosso continente, marcado 
pela colonização do território e dos corpos, principalmente do 
estupro de mulheres indígenas. 

A relação entre feminicídios, misoginia e a caça às bruxas 
na contemporaneidade foi estudada numa pesquisa apresentada 
em nosso GT. Levantou-se a ideia de que as violências domés-



194

ticas, os feminicídios, a limitação da participação de mulheres 
na seara pública e decisória, são necessárias para a manutenção 
da estrutura patriarcal e seriam novas formas de caça às bruxas 
as quais as mulheres estariam expostas.

O relato de experiência a partir das intervenções em casas-lares 
realizadas por estudantes do curso de Psicologia, onde residem 
crianças e adolescentes acolhidos por vivenciarem violências e/ou 
negligência familiar marca a invisibilização e a revitimização dos 
corpos femininos em espaços públicos institucionais. A violência 
marca esses corpos que seriam tratados como objetos a serem 
manuseados, por vezes deixando-as impotentes para reagir ao ma-
chismo estrutural entranhado em nossa sociedade.

A demanda de discutir violência de gênero e a Lei Maria 
da Penha com crianças entre oito e doze anos foi o ponto de 
partida para o relato de experiência narrada por estudantes de 
psicologia sobre a intervenção realizada em projeto de extensão 
universitária em escola pública municipal de ensino funda-
mental. A partir da criação e contação de uma história infantil, 
pode-se abordar questões de gênero, papéis sociais, violência e 
machismo, com o objetivo de uma “intervenção precoce”, num 
investimento em mudanças existenciais e políticas nas crianças, 
provocando mudanças discursivas, numa aposta de transfor-
mação social a longo prazo. Outro trabalho abordou os tipos de 
violências contra a mulher através palestras, rodas de conversa 
e dispositivos lúdicos com alunos do ensino fundamental, além 
de dinâmicas que oportunizaram trocas e debates frente à reali-
dade da mulher na sociedade, com equipes de trabalho de uma 
Coordenadoria de Políticas Públicas para as Mulheres. Refletir 
sobre o machismo estrutural que também atravessa mulheres 
que trabalham em políticas públicas para mulheres nos auxilia 
a ampliar perspectivas e fomentar espaços de cuidado. 



195

O acolhimento às mulheres que vivenciam a violência 
doméstica no contexto da clínica ampliada traz desafios impor-
tantes para equipes de serviços especializados, como nos trouxe 
uma estudante que realizou estágio em um Centro de Referência 
da Mulher. Atitudes protetivas, de amparo e de escuta por parte 
de profissionais são necessárias para formação de vínculos e de-
senvolvimento de práticas de cuidado nesse contexto. 

O abuso sexual na infância foi alvo de duas apresentações 
de um mesmo grupo de estudantes, que trouxeram os efeitos 
dessa violência tanto no sujeito quanto no grupo familiar, além 
de uma escuta sensível dos profissionais responsáveis pelos 
atendimentos nos serviços da rede pública. A narração do caso 
como uma contação de histórias e com um desfecho intrigante 
causou no grupo, inicialmente, um silêncio perturbador que 
nos fez refletir sobre nossos incômodos e nossas possibilidades, 
enquanto profissionais de diversas áreas, diante do atendimento 
dessas situações. 

Em pesquisa apresentada com o objetivo de desenvolver 
uma reflexão crítica sobre a cultura do estupro através de uma 
análise linguística de interações entre conselheiros tutelares e 
crianças e adolescentes vítimas de abuso sexual, os dados de-
monstraram que nesses encontros estão presentes performances 
identitárias de gênero. Foram identificados movimentos de re-
sistência a modelos identitários e a roteiros de significação da 
experiência de abuso. 

Narrativas de mulheres e travestis prostitutas que levan-
taram sentidos atribuídos à própria experiência foram motivo 
de debate em nosso grupo de trabalho, a partir da apresentação 
de resultados de um trabalho de conclusão de curso. Questões 
ligadas às violências se mostram muito presentes, bem como os 



196

discursos sociais vigentes a respeito da prostituição, de gênero, 
de raça e classe. 

Contestar a naturalização da maternidade, enquanto papel 
social da mulher, bem como o mito do amor materno é um tema 
em desenvolvimento de uma pesquisa apresentada. Levantou-se 
o questionamento de que, se a maternidade é considerada um 
destino certo e não uma escolha, esse mito contribuiria para 
uma violação de direito à liberdade e autodeterminação das 
mulheres.

E quem tem direito à maternidade? Essa foi a questão 
central de um trabalho apresentado em nosso GT que indaga 
o quanto esse direito foi negado às mulheres negras escravi-
zadas, vistas apenas como reprodutoras de mercadorias que 
mantinham o trabalho escravo em nosso país. Através de teo-
rias feministas, questionou-se como ocorriam e quais eram as 
formas dessa negação, num contexto histórico de objetificação 
e sexualização do corpo das mulheres negras.

Ao nos reunirmos com mulheres de tantos territórios da 
América Latina, com experiências tão diversas, compartilhando 
vivências que marcam nossos corpos e de nossas companheiras, 
esse encontro se tornou um potente espaço coletivo de dis-
cussão de práticas éticas e políticas, de superação de opressões 
e violências, de formas de cuidado que sejam de fato eman-
cipadoras para todas as mulheres. Ochy Curiel8, feminista 
afro-dominicana, nos convida a repensar o feminismo dentro 
de um contexto global e interseccional, reconhecendo as com-
plexidades das experiências das mulheres em um mundo 
marcado pela desigualdade e pelo legado do colonialismo. Sua 
abordagem enfatiza a importância da solidariedade entre as 

8.   Curiel, 2020.



197

mulheres, bem como o engajamento crítico com as estruturas 
de poder que perpetuam a opressão.

Considerações finais

Criar espaços para que as mulheres possam reivindicar 
suas próprias narrativas e lutar por justiça social em suas pró-
prias condições, além de reconhecer a diversidade de vivências 
das mulheres em diferentes contextos culturais e históricos, faz 
com que possamos traçar novas perspectivas em nossos campos 
de atuação, tanto em nossas pesquisas, como em nossas institui-
ções de trabalho, na militância ou em nossas comunidades de 
fé. Abordar dinâmicas de poder dentro das estruturas religiosas, 
questionando como as interpretações patriarcais e coloniais de 
certas tradições têm impactado as mulheres, particularmente 
aquelas de comunidades historicamente marginalizadas, na 
busca por promover uma reflexão crítica sobre as narrativas re-
ligiosas dominantes e explorar maneiras de resgatar tradições 
espirituais que valorizem a autonomia e dignidade das mu-
lheres, pode nos aproximar de fomentar práticas que estejam 
entrelaçadas com questões de identidade e justiça social.

A religiosidade pode ser vista como um espaço de resis-
tência e resiliência, no qual as mulheres possam se reconectar 
com suas raízes culturais e espirituais, encontrando força e laços 
para desafiar as opressões sistêmicas, como visto nesse encontro 
tão potente e que tanto nos desacomodou. Diante disso, afir-
mamos a importância do verbo compartilhar, pois foi a partir 
da escuta destas pesquisas e de compartilhar conhecimentos e 
saberes, que encontramos semelhanças e diferenças, sem medo 
de afirmar a potência da diversidade de ser mulher. Fomos afe-
tadas e também proporcionamos um espaço para vivenciar a 



198

arte da memória, que nos traz aconchego, arrepios e tristezas 
perante o passado que se faz presente, muitas vezes. 

Por fim, acreditamos que o congresso e as experiências do 
nosso grupo de trabalho foi um espaço para “lembrar, narrar-se 
e subverter a história já contada”9. Afirmamos que somos au-
toras deste mundo, que é o nosso direito bordar e costurar a 
nossa presença nos espaços, compartilhar conhecimentos, in-
tuições e percepções que ao longo da história foram negados. 
Queremos que nosso corpo seja respeitado e não violentado, 
que nos devolvam nosso corpo e o direito de decidir sobre ele 
e que nossas vozes e histórias sejam escutadas. Apostamos na 
multiplicidade de existências de ser mulher e na multiplicidade 
de lançar novas questões e ensaiar respostas.

O nosso agradecimento à todas que puderam dispor de 
tempo e de recursos para dividir ideias, questionamentos, expe-
riências e conhecimentos conosco em duas manhãs agregadoras 
de tantos sentidos e tantos afetos.

Referências 

BEAUVOIR, Simone de. O Segundo Sexo. 3. ed. Vol. 2. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 2016. 

CURIEL, Ochy. Construindo metodologias feministas a partir do 
feminismo decolonial. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de 
(org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. 
Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 120-138.

DINIZ, Debora; GEBARA, Ivone. Esperança feminista. 2. ed. Rio 
de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2022.

GEBARA, Ivone. Entrevista. In: ROSADO-NUNES, Maria José. 
Teologia feminista e a crítica da razão religiosa patriarcal: 

9.   Diniz; Gebara, 2022, p. 128.



199

entrevista com Ivone Gebara. Estudos Feministas, Florianópolis, 
v. 14, n. 1, p. 294-304, 2006.

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas 
universidades ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico 
e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século XVI. 
Sociedade e Estado, Brasília, v. 31, n. 1, p. 25-49, jan. 2016.

TESSER, Tabata Pastore. Legitimação da violência contra as 
mulheres no discurso religioso hegemônico. In: JURKEWICZ, 
Regina Soares (org.). Teologias fora do armário: teologia, 
gênero e diversidade sexual. Jundiaí: Max, 2019. p. 74-90.





CAPÍTULO 14.

Identidades, sociabilidades 
e diversidades na 

contemporaneidade brasileira

Celso Gabatz
Marcelo Ramos Saldanha

Considerações Iniciais

O surgimento de renovadas formas de expressão religiosa 
clama por novas perspectivas teóricas. As pessoas tendem a 
comandar a sua religiosidade, não mais tão dependentes das 
tradições familiares, culturais, morais, doutrinárias e teoló-
gicas. As atuais fronteiras que permeiam o ambiente religioso 
são, cada vez mais, extensas e diluídas. Se a individualização da 
fé favorece, por um lado, os processos religiosos de identidade 
em nível dos sujeitos individuais, aumentam, por outro, as di-
ficuldades para a construção de identidades religiosas sociais e 
coletivas. O futuro aponta para uma sociedade com pluralidade 
de ofertas sem que as instituições detenham o poder simbólico 
para estabelecer certas adesões ou para servir de ancoragem he-
gemônica no campo religioso. 

Postulou-se, pois, no âmbito do VIII Congresso Latino-
‑Americano de Gênero e Religião realizado em agosto de 2023, 
acolher propostas de trabalhos científicos, relatos de experiên-



202

cias, intervenções e performances que buscassem descortinar 
questões relevantes sobre os paradigmas religiosos pluralistas 
no presente e a sua interlocução com as perspectivas de gê-
nero, diversidade, subjetividade, teologia pública, alteridade, 
democracia e liberdade. O objetivo foi de ampliar o horizonte 
compreensivo acerca dos processos de individualização da fé, 
dos fundamentalismos, da laicidade e dos autoritarismos e vis-
lumbrar as possíveis mediações, desafios e transformações do 
cenário atualmente.

Os Desafios das Identidades Religiosas no Brasil: 
Ampliando Horizontes e Propondo Diálogos 

De acordo com a compreensão consolidada por Darcy 
Ribeiro1, a história brasileira seria marcada pela diversidade 
linguística, étnica, racial, social e religiosa. A diversidade, con-
tudo, não garantiria o reconhecimento das diferenças entre os 
sujeitos, no sentido detalhado por Charles Taylor2 ou na dia-
logicidade como aludida por Mikhail Bakhtin.3 As diferenças 
poderiam, inclusive, redundar em conflitos e as soluções, em 
consequência, ensejar a imposição de padrões culturais he-
gemônicos.4 A trama constitutiva das identidades pode ser 
pensada e termos semióticos. Diferentes sujeitos alternam 
enunciados em diferentes discursos, num permanente contato 
entre indivíduos, grupos e sociedades. A imposição de padrões 
culturais e a dominação ocorrem numa interação dialética.

1.   Ribeiro, 2006.
2.   Taylor, 1994.
3.   Bakhtin, 2016, p. 122.
4.   Weber, 2014, p. 141.



203

O comportamento coletivo é [...] o comportamento de in-
divíduos. É o mundo que se apresenta em separado a cada 
pessoa, o mundo com base no qual ela deve construir a 
sua vida individual. A descrição de qualquer civilização 
resumida em poucas dezenas de páginas deve necessaria-
mente colocar em relevo as normas do grupo e expor o 
comportamento individual porque ele exemplifica as mo-
tivações dessa cultura [...] a sociedade e o indivíduo não 
são antagonistas. A cultura fornece a matéria-prima com 
a qual o indivíduo faz a sua vida.5

Há várias religiões, cada qual com seus sistemas dogmá-
ticos e normativos, e, segundo Severino Croatto, apresentando 
diferentes catálogos de doutrinas, mitos, ritos, símbolos e lin-
guagens.6 Para definir o que seja religião, há disputas e conflitos. 
Cada religião pode ser concebida como um sistema particular. 
Diferentes sujeitos vivem, experimentam e transitam nesses 
sistemas produzindo enunciados e discursos. Esse conjunto de 
experiências constitui a identidade dos sujeitos.

A persistente negação do reconhecimento e do diálogo 
entre sujeitos pertencentes a diferentes religiões não impede 
o contato e nem as transformações sociais decorrentes. Os 
conceitos de religião, identidade, sociabilidade e diversidade 
são descortinados em nossa abordagem a partir da interação 
histórica, de tal maneira que os elementos desses sistemas são 
observados como fenômenos em permanente interação e mu-
dança, o que promove implicações relevantes.

Do mesmo modo que houve mudanças conceituais acerca 
do significado da religião, também estão havendo mudanças 
na forma como a religião se consolida nas esferas pública e 

5.   Benedict, 2013, p. 171.
6.   Croatto, 2010.



204

privada. Isso vem gerando alterações bastante significativas 
no escopo das identidades dos sujeitos nas questões atinentes 
à diversidade religiosa. Entre os movimentos que têm produ-
zido tensões políticas e sociais, dificultando o reconhecimento 
da diversidade religiosa, encontra-se, de forma mais incisiva, o 
fundamentalismo religioso.

As religiões mantêm hoje uma força considerável, quais-
quer que sejam o enfraquecimento dos dogmas e o recuo 
de práticas no âmbito dos regimes democráticos. Elas 
fazem parte das principais forças de mobilização e são 
elementos centrais da identificação simbólica dos indiví-
duos, dos grupos e das comunidades. Não é em torno de 
questões de interesse político ou econômico que os ho-
mens geram conflitos que podem chegar à luta de morte, 
mas por valores simbólicos, principalmente religiosos. É 
sobre as questões de ordem simbólica que a vida dos ho-
mens lhes parece menos importante que a sua crença.7

As identidades religiosas erguem fronteiras, sublinham 
limites, demandam barreiras. Influenciam comportamentos, 
formas de pensamento e modos como sujeitos representam a 
sua condição humana. Há forte repercussão na maneira como 
os sujeitos se relacionam com o Estado, como este produz 
as leis e como os agentes do próprio Estado as interpretam. 
Identidades e diferenças traduzem-se no plano discursivo 
através de enunciados.8

Ao compreender a construção dos discursos poderemos 
vislumbrar que o reconhecimento da diversidade religiosa ad-
quire significação política ao alcançar o campo das práticas 

7.   Zarka, 2013, p. 28.
8.   Vattimo, 2004.



205

políticas. Além de dar sentido e significado à existência humana, 
interfere, também, nos comportamentos sociais dos sujeitos. O 
empoderamento9 refere-se aqui ao aumento da força política, 
social e econômica, de grupos que sofrem por conta da discri-
minação étnica, religiosa, sexual. Trata-se de um enfoque crítico 
que não se limita ao reconhecimento da diversidade no plano 
cognitivo. Daí a aproximação da proposta com as perspectivas 
que abordam questões de poder.

Na sociedade contemporânea em que predomina a figura 
do sujeito descentrado10 talvez nem seja tão imperioso falar 
do religioso em sua relação com a reprodução de efeitos dis-
ciplinares na formação das identidades. O recorrente desafio é 
observar a relação entre o religioso e esta pluralidade de lugares 
e em permanente fluxo que caracteriza a sociedade de uma ma-
neira mais ampla.

A construção de identidades vale-se da matéria-prima 
fornecida pela história, geografia, biologia, instituições 
produtivas e reprodutivas, pela memória coletiva e por 
fantasias pessoais, pelos aparatos de poder e revelações de 
cunho religioso. Porém todos esses materiais são proces-
sados pelos indivíduos, grupos sociais e sociedades, que 
reorganizam seu significado em função de tendências 
sociais e projetos culturais enraizados em sua estrutura 
social, bem como em sua visão de tempo e espaço.11 

Convém, pois, salientar, conforme a perspectiva referida 
por Paul Preciado12, que o religioso pode não representar apenas 
diferença, mas, de certo modo, uma infinidade de transversali-

9.   Baquero, 2006.
10.   Derrida, 2002.
11.   Castells, 2001, p. 23.
12.   Preciado, 2011, p. 18.



206

dades nas relações de poder, uma diversidade de potências de 
vida. Pode-se pensar o religioso como um sistema que suscita 
críticas e reflexões permanentes sobre a própria identificação 
do que seja religioso e do lugar deste em sua relação com a rea-
lidade atual.

Os Múltiplos Contornos das Religiões nas Esferas 
Pública e Privada no Brasil

Como já referido nesta abordagem, a constituição do 
Estado brasileiro teve, essencialmente, raízes religiosas. O país 
se estruturou a partir de um cristianismo católico sempre preo-
cupado com a expansão de outros credos. A premissa de uma 
doutrina compreendida como superior às outras denominações 
religiosas era recorrente. Esta condição se apresentava tanto na 
compreensão das escrituras sagradas, permeada pela teologia 
de Tomás de Aquino13, articulador do pensamento ocidental e 
das ordens católicas que aqui aportaram, até a atuação e o com-
portamento da Igreja em sua conivência com a lógica colonial.14

As prerrogativas de dominação e segregação utilizadas 
em nome da expansão cristã durante o período colonial se re-
produzem nas instituições atuais ainda que, gradativamente, 
tenha havido uma remodelação na incidência da Igreja Católico 
Romana. Com o advento da República, por exemplo, o esforço e 
o entusiasmo inicial de implantar um regime secular, de acordo 
com os moldes ocidentais em uma sociedade bastante reli-
giosa, revela, entrementes, a composição de uma estrutura que 
se adequou, aos poucos, aos valores presentes no cotidiano da 
sociedade. O respeito a religião católica e, por extensão, a esta 

13.   Aquino, 2003.
14.   Faoro, 2012.



207

moral foi condicionante para o seguimento de outros credos re-
ligiosos. As religiões alheias ao catolicismo foram simplesmente 
toleradas pelo Estado desde que não atentassem para certos 
princípios morais importantes para a sociabilidade da época. 
Não por acaso, o catolicismo obteve o seu fortalecimento por 
meio da cristianização de inúmeros fiéis.

A compreensão de democracia ampliou-se durante as 
últimas décadas, de uma maneira que esta não foi entendida 
apenas pelas demandas e o exercício universal do voto, mas de 
um modo mais amplo, naquilo que John Rawls qualifica como 
‘o exercício da razão pública’. “A razão pública é a característica 
de um povo democrático: é a razão de seus cidadãos, daqueles 
que compartilham o status da cidadania igual”15. A mudança 
na compreensão da democracia tem sido provocada justamente 
pela elaboração de novas vertentes advindas do modelo liberal, 
como a democracia participativa e a democracia deliberativa.16

A busca pelo espaço, tanto na esfera política como em 
qualquer outro contexto, explicita um caráter de disputa que, 
no âmbito das muitas demandas, torna possível a identificação 
de um discurso articulador de objetivos comuns, assim como 
de diferenças que passam a fazer parte de um propósito para 
a concretização do bem comum. As práticas discursivas criam 
esse objetivo comum através da articulação. Nesse sentido, é 
que se vislumbra uma relação capaz de aglutinar e sistematizas 
diferentes aspectos.

A existência de relações de poder e a necessidade de 
transformá-las, enquanto se renuncia à ilusão de que 
poderíamos nos livrar completamente do poder [...] se 

15.   Rawls, 2000, p. 261.
16.   Santos, 2002. 



208

aceitamos que as relações de poder são constitutivas do 
social, então a questão principal da política democrática 
não é como eliminar o poder, mas como constituir formas 
de poder compatíveis com os valores democráticos.17

No lugar de identificar a democracia moderna com um 
lugar vazio de poder, a autora reforça a distinção entre dois as-
pectos fundamentais: de um lado, a democracia como forma de 
governo e como um princípio da soberania do povo; e, de outro, 
o perfil simbólico no qual as regras democráticas são exercidas 
de uma maneira plural. A democracia moderna possuiria um 
caráter plural que se estabelece na concretização da liberdade 
individual e na afirmação de uma liberdade sublinhada pela 
igualdade para os indivíduos através da legitimação das dife-
renças. “A experiência dessa democracia consiste em reconhecer 
a existência de lógicas contraditórias e antagônicas, bem como a 
necessidade de sua articulação”18.

De forma especial, no Brasil, as expressões da religiosidade 
cristã permearam os diferentes meandros da constituição de uma 
identidade nacional partindo da construção de certos heróis à 
imagem de Jesus Cristo.19 Diferentes iconografias e episódios 
da história repercutiram certas apologias a elementos bíblicos, 
como, por exemplo, a imagem da Virgem Santa enquanto figura 
feminina de grande destaque para a República e o estabeleci-
mento de feriados por motivos religiosos, além da mudança do 
padroeiro do Império (São Pedro) pela imagem da padroeira 
do Brasil, Nossa Senhora Aparecida. O imaginário republicano 
sempre soube repercutir esta sintonia com a fé cristã.20

17.   Mouffe, 2003, p. 14.
18.   Mouffe, 2003, p. 18.
19.   Fonseca, 2011.
20.   Carvalho, 1987.



209

Outro aspecto relevante na construção democrática foi a 
experiência marcante e incisiva da escravidão que, em grande 
medida, teve a Igreja a seu favor ao produzir e legitimar a defesa 
teológica da servidão21, modelando a sociedade e, na verdade, ne-
gando direitos fundamentais de liberdade e igualdade. Este legado 
que persiste na sociedade brasileira também não deixa de repre-
sentar muitos limites aos ideais de cidadania. Talvez, por conta 
desta condição, sempre tenha existido uma maior ênfase na noção 
de direitos sociais em detrimento dos direitos políticos e civis.22

O que é possível perceber ao ampliar o horizonte desta com-
preensão é que há articulações de um discurso politicamente 
conservador sobre a cidadania capaz de retratar certas distin-
ções entre aqueles que são vistos como incluídos, e outros, tidos 
como excluídos. Há também, por extensão, uma possibilidade 
de delimitação de um ‘nós’ que se afirma pela discriminação 
ou perseguição a outros vistos como ‘impuros’, ‘infiéis’, ‘imorais’, 
‘indignos’. Assim, a noção de ‘cidadania’ pode autorizar violação 
de direitos, certas intolerâncias e até racismos.23

Apesar de a maioria das igrejas protestantes históricas pos-
suírem certa propensão para a isenção e o Estado brasileiro ser, 
constitucionalmente, uma democracia secular, as eleições e as 
discussões sobre diversos temas morais, sobretudo em relação 
ao aborto e os direitos de minorias sexuais, envolvendo a fé 
no cenário político atual, mostram a força da religião e como 
ela tem avançado sobre o espaço público brasileiro a ponto de 
entrementes, confundir o público com a dimensão privada do 

21.   Botelho; Schwarcz, 2012, p. 10-13.
22.   Chaui, 2011.
23.   Lamounier, 2014.



210

crer.24 Em tese, a religiosidade brasileira é marcada por uma 
inegável pluralidade, por desigualdades e paradoxos. Trata-se 
de uma identidade religiosa em um país no qual a sociedade 
se organiza sob a tutela de um Estado incapaz de garantir a 
equidade. Onde as manifestações religiosas podem reunir mul-
tidões e determinados setores religiosos tendem a se comportar 
de forma conservadora e excludente, promovendo diálogos ou 
embates no âmbito da pluralidade social e religiosa.

O que é possível perceber ao ampliar o horizonte das ques-
tões aqui abarcadas é que existem múltiplas articulações na 
realidade conjuntural brasileira. Nossa complexidade social, 
política e religiosa, por meio das instituições no âmbito do pró-
prio Estado, tem dificuldades em respaldar um sentido mais 
acurado de cidadania. Não por acaso, a população tem convi-
vido com a violação de direitos, intolerâncias e racismos. São 
frequentes as ofensivas contrárias a certos ideais civilizatórios 
e conquistas engendradas pelo iluminismo, a modernidade, o 
liberalismo político, o constitucionalismo, a democracia e o es-
tado de bem-estar social, os direitos fundamentais e humanos, 
aliados aos princípios da igualdade, liberdade e fraternidade.

Considerações finais

Mudanças estarão sempre imbricadas nas intersecções dos 
processos de secularização e pluralismo, desencadeando trans-
formações nos arranjos políticos, sociais, culturais e religiosos, 
através da emergência de novos sujeitos, novos enunciados 
e novos discursos. No Brasil, sempre houve mecanismos de 
discriminação e controle com base em argumentos religiosos, 
culturais e morais. Como em um jogo entre atores que se encon-

24.   Gabatz, 2017.



211

tram em posições assimétricas, aqueles que exercem o domínio 
utilizam os diferentes aparelhos estruturais e ideológicos para 
afirmar sua condição, mantendo a própria supremacia. 

É importante salientar que a diversidade religiosa desafia a 
ação do Estado nos processos de reivindicação por reconheci-
mento. Considerando que as relações humanas são atravessadas 
por questões de poder, é primordial analisar de forma criteriosa 
a atuação dos atores religiosos no espaço público. Isso implica 
dizer que os processos dialéticos de exteriorização, objetivação 
e interiorização necessitam de mudanças nos enunciados, mas, 
igualmente, nos comportamentos dos sujeitos.

Em um mundo no qual cada vez menos os sujeitos estão dis-
postos a ouvir aquilo que é protagonizado pelos seus semelhantes, 
impõe-se a práxis dialógica como condição indispensável ao for-
talecimento da democracia com base na tolerância consolidada 
enquanto prerrogativa alinhada com os direitos humanos. Ao se 
valer de princípios religiosos, a cultura republicana brasileira deli-
neia meios para a manutenção de um paradigma de convivência. 

Referências

AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. São Paulo: Loyola, 2003.

BAQUERO, Rute. Empoderamento: questões conceituais e 
metodológicas. Redes, Santa Cruz do Sul, v. 11, n. 2, p. 77-93, 
maio/ago. 2006. 

BENEDICT, Ruth. Padrões de cultura. Petrópolis: Vozes, 2013.

BAKHTIN, Mikhail. Os gêneros do discurso. São Paulo: Editora 34, 
2016.

BOTELHO, André; SCHWARCZ, Lilia Moritz (org.). Cidadania, 
um projeto em construção: minorias, justiça e direitos. São 
Paulo: Claro Enigma, 2012.



212

CARVALHO, José Murilo de. Os Bestializados: o Rio de Janeiro e a 
República que não foi. São Paulo: Companhia das Letras, 1987.

CASTELLS, Manuel. O poder da Identidade. Vol. 2. São Paulo: Paz 
e Terra, 2001.

CHAUI, Marilena. Cultura e Democracia: O discurso competente e 
outras falas. São Paulo: Cortez, 2011.

CROATTO, José Severino. As linguagens da experiência religiosa: 
uma introdução à fenomenologia da religião. São Paulo: 
Paulinas, 2010.

DERRIDA, Jacques. A escritura e a diferença. São Paulo: Perspectiva, 
2002.

FAORO, Raymundo. Os Donos do Poder – formação do patronato 
político brasileiro. São Paulo: Globo, 2012.

FONSECA, Alexandre Brasil. Relações e Privilégios: Estado, 
secularização e pluralismo religioso no Brasil. Rio de Janeiro: 
Novos Diálogos, 2011.

GABATZ, Celso. Religião, laicidade e direitos sexuais e 
reprodutivos: a presença de grupos religiosos conservadores 
nos espaços públicos da contemporaneidade. Estudos de 
Religião, v. 31, n. 1, UMESP: São Paulo, 2017. p. 1-23. 

LAMOUNIER, Bolívar. Tribunos, Profetas e Sacerdotes: intelectuais 
e ideologias no século XX. São Paulo: Companhia das Letras, 
2014.

MOUFFE, Chantal. Democracia, cidadania e a questão do 
pluralismo. Política e Sociedade, n. 3, p. 11-26, out. 2003.

PRECIADO, Paul [Beatriz]. Multidões queer: notas para uma 
política dos “anormais”. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 
19, n. 1, p. 11-20, jan./abr. 2011. 

RAWLS, John. Liberalismo Político. São Paulo: Ática, 2000.



213

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do 
Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 2006.

SANTOS, Boaventura de Souza. Democratizar a Democracia: 
os caminhos da democracia participativa. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2002.

TAYLOR, Charles. Multiculturalismo: examinando a política de 
reconhecimento. Lisboa: Instituto Piaget, 1994. 

VATTIMO, Gianni. Depois da Cristandade: por um cristianismo 
não religioso. Rio de Janeiro: Record, 2004.

WEBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos de sociologia 
compreensiva. Brasília: Universidade de Brasília, 2014. Vol. 1.

ZARKA, Yves Charles. Difícil Tolerância. A coexistência de culturas 
em regimes democráticos. São Leopoldo: Unisinos, 2013. 





CAPÍTULO 15.

Gênero, feminismos, religião 
e sustentabilidade

Alvori Ahlert
Graziela Rinaldi da Rosa

Introdução

O VIII Congresso Latino-Americano de Gênero e Religião, 
organizado pelo Núcleo de Pesquisa de Gênero e Religião do 
Programa de Pós-Graduação em Teologia da Faculdades EST, 
ocorreu em agosto de 2023, abordando três eixos temáticos cen-
trais – Liberdade, identidade e criticidade. Buscando inspiração 
teórica e criativa nesses eixos, problematizamos as relações de 
gênero, a equidade de gênero, as desigualdades de gênero a 
partir de práticas compartilhadas pelo grupo, à luz de teóricas 
e teóricos que valorizam os saberes populares e contribuíram 
para que práticas educativas e populares, escolares e comu-
nitárias fossem apresentadas em forma de roda de diálogos, 
inspirada nos círculos de cultura de Paulo Freire.

Além dos círculos de cultura, os requisitos éticos apon-
tados por Paulo Freire para as professoras e os professores, nos 
inspiraram. Uma ética que vai contra a ganância, a ideologia 
neoliberal e conservadora, machista, patriarcal, pois acredi-
tamos que “nós, educadores democráticos, devemos lutar de 



216

modo a que se torne cada vez mais e mais claro que a educação 
representa formação e não treinamento. E não há nenhuma pos-
sibilidade de se obter formação humana fora da ética”1.

O Grupo de Trabalho Gênero, Feminismos, Religiões 
e Sustentabilidade, sob a coordenação de Alvori Ahlert 
(UNIOESTE), Graziela Rinaldi da Rosa (Universidade Federal 
do Rio Grande-FURG), cuja organização inicial contou com 
apoio de Silvana Filippi Chiela Rodrigues (UNIOESTE), 
Irineu Costella (UNIOESTE) e Luana de Oliveira Baccarin 
(UNIOESTE), sendo mediado por Alvori e Graziela, cons-
tituiu-se num espaço de diálogos e debates sobre gênero, 
feminismos, religião e sustentabilidade numa perspectiva 
popular e emancipatória valorizando a (bio)diversidade e 
os saberes populares em diálogo com movimentos sociais e 
socioambientais. 

Este diálogo se estabeleceu através das temáticas sobre mu-
lheres e a sustentabilidade, feminismos e ecologia, relações de 
gênero, protagonismo das mulheres filósofas a partir da criação 
da rede de mulheres filósofas, Justiça de Gênero e autonomia 
econômica, sistemas agroalimentares, o feminino e a segurança 
alimentar e nutricional. Também teve lugar expressivo no GT 
a apresentação de relatos de experiência através dos temas das 
mulheres na conquista de sua emancipação profissional, atua-
ções através da educação popular em projetos de extensão 
período da pandemia da COVID19, feminismo de resistência 
ameríndia, experiências da organização de mulheres através do 
movimento de mulheres camponesas.

1.   Freire, 2014, p. 99-100.



217

Figura 1. Participantes do GT 11

Fonte: Autor/Autora, 2023.

A construção desse texto utiliza-se do método indutivo, 
de cunho exploratório para evidenciar conhecimentos sobre 
as questões de gênero, feminismos, religião e sustentabilidade. 
“Pesquisas exploratórias são desenvolvidas com o objetivo de 
proporcionar visão geral, de tipo aproximativo, acerca de de-
terminado fato”2. Quanto a abordagem, utilizou-se da análise 
qualitativa dos trabalhos apresentados e discutidos no GT 11 
– Gênero, feminismos, religião e sustentabilidade, publicados 
nos Anais do VIII Congresso de Gênero e Religião. A análise 
está baseada na perspectiva de “Hacer historia desde abajo y 
desde el Sur”3.

2.   Gil, 2008, p. 27.
3.   Carrillo, 2014.



218

Das pesquisas apresentadas e discutidas no GT 11, cons-
tituído de trabalhos completos e relatos de experiências, 
destacaram-se os seguintes temas, assim apresentados na 
nuvem de palavras.

Imagem 2. Nuvem de palavras dos trabalhos do GT 11 pulicados nos anais

Fonte: Autor/Autora, 2024.

Os textos completos e os relatos de experiência apresen-
tados e discutidos no GT 11 são apresentados aqui pelo título, 
autoras e autores e seus objetivos.



219

Quadro 1 – Textos apresentados no GT 11.

TÍTULO DO TRABALHO AUTOR(A)/
AUTORES OBJETIVO PRINCIPAL

Gênero, Filosofia e a exclusão 
das mulheres filósofas

Graziela Rinaldi 
da Rosa

Ressaltar a importância de 
seguirmos denunciando as 
violências que as mulheres 
sofrem ao estudar Filosofia.

Gênero, sustentabilidade 
rural e seguridade social: 

Um estudo com agricultoras 
feirantes de Marechal 
Cândido Rondon/PR

Alvori Ahlert; 
Leila Patrícia 

Bernabe; Luana 
Baccarin

Investigar o perfil 
socioeconômico, as concepções 

sobre desenvolvimento 
sustentável e conhecimentos 
sobre a seguridade social de 
agricultoras familiares, que 
desenvolvem atividades de 

feirantes.

Gênero e empoderamento 
– A igualdade de gênero é 

possível

Irineu Costella; 
Silvana Filippi 

Chiela Rodrigues; 
Alvori Ahlert; 

Ana Isa dos Reis

Revisitar a Constituição 
judaico-cristã, na perspectiva 
de gênero e empoderamento.

Feminismo comunitário 
ameríndio e espiritualidade: 

Cultivando re-existências

Priscilla dos Reis 
Ribeiro

Provocar a reflexão acerca 
das relações entre as formas 
que as mulheres indígenas 
elaboram a cosmovivência 

do sagrado em suas vivências 
a partir de seus corpos-

territórios.
RELATOS DE 

EXPERIÊNCIAS

Do Lar à Medicina de 
Diagnóstico: Uma Trajetória 

de Emancipação e Luta 
por Formação e Identidade 
Profissional com Igualdade 

de Gênero

Leila Patrícia 
Bernabe; 

Alvori Ahlert

Discutir a identidade e 
igualdade de gênero desde a 
experiência emancipatória 
na pessoa de uma mulher 

oriunda da agricultura 
familiar, mãe e esposa, que 
enfrentou as barreiras de 

gênero e estudou medicina, 
tornando-se profissional na 

medicina de diagnóstico.

Feminismos e educação 
popular na pandemia

Graziela Rinaldi 
da Rosa

Apresentar o protagonismo 
de mulheres durante a luta 

contra o COVID-19, a partir 
do projeto de extensão: 

Fazendo o Bem. Não Importa 
a Quem (FURG)

Fonte: Autor/Autora, 2024.



220

Um dos temas abordados na modalidade artigos completos 
versou sobre Gênero, Filosofia e a exclusão das mulheres filósofas, 
ressaltando a importância de seguirmos denunciando as violên-
cias que as mulheres sofrem ao estudar Filosofia. O estudo foi 
um resgate de uma pesquisa de mestrado realizada com profes-
soras de Filosofia durante início dos anos 2000, e visou refletir 
sobre os avanços sobre o protagonismo das mulheres filósofas 
no Brasil, principalmente a partir da criação de uma rede de 
mulheres filósofas e do GT Filosofia e Gênero da ANPOF.

Outra pesquisa apresentada, Gênero, sustentabilidade rural 
e seguridade social – Um estudo com agricultoras feirantes de 
Marechal Cândido Rondon/PR, apontou resultados que ates-
taram que as agricultoras familiares feirantes possuem uma 
renda familiar modesta. O acesso à mídia e bens culturais, como 
a leitura, é limitado – o que pode afetar sua conscientização sobre 
questões sociais e ambientais. As concepções relativas à susten-
tabilidade centram-se em temas como agrotóxicos, mudanças 
climáticas e preservação ambiental, mas denotam compreensão 
limitada nesses assuntos. Conclui-se que as agricultoras fami-
liares têm limitações de acesso à informação, formação cultural 
e conhecimentos sobre o conceito de agricultura familiar. 
Denotam baixa priorização de indicadores de sustentabili-
dade política, o que pode ser obstáculo para o fortalecimento 
e empoderamento em discussões e iniciativas relacionadas ao 
desenvolvimento sustentável e à igualdade de gênero.

Já o artigo Desigualdade, Desempoderamento, 
Empoderamento, Gênero, Igualdade, trouxe como resultados 
a condição de se encontrar no texto sagrado (Bíblia Sagrada) 
as ‘raízes’ para o desempoderamento da mulher no Primeiro 
Testamento e seu empoderamento, no Segundo, por obra de 
Jesus. Constatou-se que em Jesus se encontra a possibilidade de 



221

igualdade de gênero, proporcionando, na relação homem-mu-
lher, uma vida prazerosa que vale a pena ser vivida.

A pesquisa intitulada Feminismo comunitário ameríndio e 
espiritualidade: cultivando r-existências atestou que as mulheres 
ameríndias, através de sua organização coletiva, resgatam seus 
modos ancestrais de resistência, ao incluir não apenas os corpos 
individuais, mas também o corpo social e o corpo da terra e 
esta perspectiva é a que se deseja investigar. Por considerarem a 
humanidade como lugar de plantio do sagrado, a partir de pres-
supostos onde o conceito de comunidade se estende também 
aos corpos não humanos, estas mulheres enunciam seus saberes 
a partir das fronteiras e os fazem ecoar para além das perspec-
tivas capitalistas que em seus reducionismos, marginalizam 
o que não conseguem aniquilar epistemologicamente. Estas 
mulheres, guerreiras da ancestralidade, têm agido pelo reencan-
tamento do mundo ao habitarem os entre-lugares onde a luta 
se faz de braços dados, com o canto-rezo originário nos lábios 
e em conexão profunda com os biomas de seus territórios e a 
partir deste território existencial, elas nos propõem novas ló-
gicas de ser. Desta forma, este cultivo de si mesmas e do coletivo 
de maneira resistente e significativa, tem muito a colaborar para 
o alargamento de nossa cosmopercepção. 

Na modalidade de relatos de experiências, o texto Do Lar 
à Medicina de Diagnóstico: uma Trajetória de Emancipação e 
Luta por Formação e Identidade Profissional com Igualdade de 
Gênero evidenciou a trajetória de vida da médica Neide Calixto, 
destacando seu percurso como mulher, esposa e mãe num 
mundo rural de produção de commodities em larga escala. O 
relato abordou: sua experiência inicial como mulher em regiões 
inóspitas e os principais dificuldades e limitações relacionadas 
ao gênero no mundo da ruralidade daquele tempo; suas prin-



222

cipais motivações para cursar medicina na Universidade de 
Santa Cruz de La Sierra, na Bolívia; sobre sua experiência de 
identidade de gênero no campo da medicina, desde o curso de 
medicina, e depois na prática médica aqui no Paraná e o papel 
da cultura neste forjar uma identidade como mulher/médica; 
sobre o que acredita ser sua contribuição na vida das mulheres 
ao serem atendidas por uma mulher médica; sobre suas percep-
ções acerca dos tabus, culturas opressivas que ainda atingem as 
mulheres diante da exposição e do cuidado com o seu corpo no 
campo dos diagnósticos médicos; suas opiniões sobre a religião 
e gênero, isto é, o papel da religião na emancipação da mulher e 
sobre a interferência da religião na liberdade da mulher em sua 
busca pela igualdade de direitos na sociedade; sobre o maior 
desafio no trabalho na perspectiva da saúde das mulheres; e, por 
fim, sobre sua visão quanto aos Objetivos do Desenvolvimento 
Sustentável (ODS), através dos quais a ONU tem desafiado 
os países signatários a “atingir a igualdade entre os gêneros e 
empoderar a todas as mulheres e jovens” (ODS 5). A médica 
entrevistada participou do GT 11 no momento do relato de ex-
periência, o que contribuiu com a profundidade da discussão.

Outro relato de experiência trouxe o texto Feminismos e 
educação popular na pandemia, que narra a execução de um 
projeto de extensão universitária na pandemia, num contexto 
de desgoverno, descaso e irresponsabilidade por parte de quem 
deveria zelar pela saúde pública causou danos irreversíveis, 
cujos estudos ainda não são suficientes para mensurar os seus 
impactos. Contudo, sabe-se que pessoas negras sofreram os im-
pactos de forma mais violenta, devido ao racismo. As mulheres 
sofreram mais violências, e os indicadores de violência domés-
tica aumentaram. Por sua vez, crianças em idade escolar foram 
violentamente submetidas a um processo de escolarização que 



223

excluía quem não tinha acesso às tecnologias e a internet, en-
quanto um vírus assolava o mundo. Mas, mesmo nesse contexto 
tão desfavorável, realizar o projeto de extensão universitária 
reafirmou o papel da educação popular e da universidade pú-
blica mesmo em tempos de pandemia.

Religião, sustentabilidade e feminismos: diálogos 
necessários para a equidade de gênero

O Grupo de Trabalho Gênero, Feminismos, Religiões e 
Sustentabilidade, baseou-se na escuta e no diálogo, compro-
metido com a emancipação de povos e todas as formas de 
exclusões, silenciamentos e preconceito. Problematizado e 
construído numa perspectiva feminista e ecofeminista contou 
com a presença de pesquisadores/as, educadores/as, profissio-
nais de diferentes áreas, e lideranças comunitárias. 

Figura 3 – Momento de apresentação e diálogos no GT 11.

Fonte: Autor/Autora, 2023.



224

Uma nova racionalidade ambiental e inclusiva demanda 
conhecimentos na perspectiva da sustentabilidade. Enrique Leff 
desenvolve a problemática ambiental em razão da racionalidade 
econômica, tendo por motivadores o aumento da população do 
planeta e da acumulação do capital, bem como a maximização 
de lucros a curto prazo.4

Sua discussão nos remete a repensar os nossos conceitos 
de sobrevivência no planeta, defendendo os temas acerca da 
conservação e manutenção do meio ambiente, pauta de debates 
desde as conferências mundiais inauguradas especialmente 
com a Eco 92 realizada no Rio de Janeiro em 1992. 

Sabemos que as mulheres têm protagonizado em seus ter-
ritórios, onde contribuem para fortemente para a preservação 
dos mesmos e de sua cultura. Nesse sentido:

O feminismo ecológico refere-se à sensibilidade para 
perceber que os conceitos feministas são paralelos ao con-
ceito de que o mundo natural tem sofrido o mesmo abuso 
e tratamento ambivalente dado às mulheres. Apesar de 
existir uma grande variedade de posições ecofeministas 
nos estudos realizados, um ponto comum entre eles 
é de que a dominação das mulheres e a dominação da 
natureza são ‘intimamente conectadas e mutualmente 
reforçadoras’. As ecofeministas endossam a visão de que 
uma adequada compreensão sobre a natureza das co-
nexões dessa dominação requer uma teoria feminista 
acompanhada de uma prática informada por uma pers-
pectiva ecológica e um ambientalismo informado por 
uma perspectiva feminista.5

4.   Leff, 2002.
5.   Di Ciommo, 1999, p. 139.



225

Na obra sobre a Epistemologia ambiental, Enrique Leff traz 
para o debate a necessidade de ações que devem ser realizadas para 
mudar esse cenário que depõe contra a própria espécie humana; 
ou seja, a degradação da natureza.6 Faz-se necessário um repensar 
das ações futuras, visando o melhoramento das condições de vida 
no planeta, já que comprovadamente é percebido que os métodos 
utilizados no pretérito não são benéficos e são limitadores à manu-
tenção da vida para o futuro. Para promover uma integração dos 
conhecimentos e superar as consequências negativas que emergem 
da separação dos conhecimentos, Leff propõe uma racionalidade 
econômica com o objetivo de questionar a degradação ambiental.

No entanto, os próprios povos tradicionais têm nos cha-
mado a atenção para o fato de esquecermos de olhar para além 
da degradação ambiental, pois a questão socioambiental é ainda 
mais ampla e inclui temas que dialogaram com o grupo temático 
apresentado aqui, tais como: Ética; Gênero e trabalho; Gênero 
e religião; Equidade de gênero; Gênero e Direitos à Terra e de 
Propriedade; Violência contra às mulheres, entre outros.

Para Leff, há um problema nos conhecimentos, na ciência, 
que não conseguem cumprir seu papel de promover o bem-
-estar social do ser humano.7 Nesse ponto, embora haja todo 
um aparato de regras para a publicação do conhecimento, 
perpetuação do saber no meio social, o autor acredita que es-
barramos nas retóricas das práticas discursivas que tem por 
âmago a manutenção da exploração desenfreada do meio am-
biente, a consecução dos interesses das classes dominantes que 
visam apenas manter sua lucratividade e, por extensão, uma so-
ciedade de exclusão e dominação de gênero.

6.   Leff, 2002.
7.   Leff, 2002.



226

Diante disso, Leff propõe uma construção de saberes vol-
tados para uma racionalidade ambiental que se oponha aos 
atuais interesses sociais, políticos e econômicos, na busca de 
uma produção orientada pelo ecodesenvolvimento; isto é, pelo 
uso de recursos que não afetem a natureza, mitigando o custo 
ecológico alto a ser absorvido pela população menos favorecida 
economicamente. Esta perspectiva demanda uma interdis-
ciplinaridade científica capaz de reunir as diferentes áreas do 
conhecimento para construir um saber ambiental e fomentar 
processos políticos para a regulação das ações dos autores so-
ciais. Para Enrique Leff,

O manejo integrado dos recursos de uma formação social 
entende-se e é abordada pela correta articulação entre 
os valores culturais (determinação cultural), os valores 
motivacionais (determinação ideológica, política, in-
consciente) e a valorização econômica sobre os processos 
produtivos (determinação econômica).8

Porém, o confronto e o trabalho interdisciplinar das di-
ferentes áreas de conhecimento não são uma tarefa fácil, 
consequência das ciências fragmentadas, desenvolvidas sobre 
um paradigma teórico que, para a consecução dos objetivos da 
gestão ambiental, deverá ser reconstruído. A proposta do saber 
ambiental é o enfrentamento da “fortaleza” de cada área do co-
nhecimento, desarmando suas armadilhas conceituais e seus 
métodos de aplicação dos estudos.

Neste sentido, Leff utiliza o exemplo do ímpeto do econo-
mista, suscitando a questão: como conter a ação de um indivíduo 
que foi condicionado a produzir em larga escala e sem preocu-
par-se com os efeitos que causaria aos seus semelhantes, bem 

8.   Leff, 2002, p. 92.



227

como para o meio em que vive? É este o desafio que está sendo o 
obstáculo da construção da racionalidade ambiental.9

Entretanto, essa reconstrução da totalidade da ciência, bus-
cando unir todas as áreas do conhecimento, na perspectiva da 
preservação ambiental e a manutenção/conservação da vida em 
nosso planeta, está relacionado, fundamentalmente, com a equi-
dade de gênero em todas as áreas do conhecimento e, no contexto 
dessa reflexão, no reconhecimento de uma economia feminista. 

Sobre a economia feminista, Lina Coelho afirma:

‘A Economia Feminista é um repensar da disciplina com o 
objectivo de melhorar a situação económica das mulheres’ 
(Strober, 1994, p. 143). As autoras feministas partilham a 
perspectiva de que a ciência económica é uma construção 
social que omitiu tradicionalmente a realidade específica 
das mulheres e, nessa medida, abordou as questões eco-
nômicas de forma truncada e parcial.10

Os objetivos da economia feminista estão na contribuição 
para transformar os conhecimentos sobre e em economia para 
capacitar para abordagens mais abrangentes e universais, resga-
tando e projetando para o presente e o futuro as especificidades 
do papel econômico das mulheres e da família e aos conheci-
mentos e experiências que elas sofrem e desenvolvem enquanto 
agentes econômicos.

Evidencia-se aqui o valor do trabalho não remunerado no 
seio da família, ou nas normas e valores que determinam um 
contrato social particular entre os sexos em diferentes comu-
nidades, engendrando formas desiguais de acesso aos recursos 

9.   Leff, 2002.
10.   Coelho, 2009, p. 128.



228

econômicos e produzindo soluções economicamente inefi-
cientes ao limitar a participação das mulheres.

Conforme Kate Raworth,

[...] um levantamento feito em 2014 junto a 15 mil mães 
nos Estados Unidos calculou que, se as mulheres fossem 
pagas pelos salários por hora vigentes para cada um dos 
papéis que desempenham – de governanta e educadora 
infantil a motorista de van e faxineira –, então as mães 
que ficam em casa receberiam cerca de 120 mil dólares 
por ano. Até mesmo as mães que trabalham fora todos os 
dias receberiam um extra de 70 mil dólares acrescido aos 
seus salários efetivos, considerando todos os cuidados 
não remunerados que também proporcionam em casa.11

A destruição em curso do planeta terra pela ação da pre-
sença humana foi potencializada pelo neoliberalismo. Para Kate 
Raworth:

O grande momento finalmente chegou em 1980, quando 
Margaret Thatcher e Ronald Reagan se juntaram para 
trazer o roteiro neoliberal ao palco internacional. Ambos 
recém-eleitos, estavam cercados de participantes da 
Mont Pèlerin: a equipe eleitoral de Reagan incluía mais 
de vinte membros da sociedade, e o primeiro-ministro 
das Finanças de Thatcher, Geoffrey Howe, também era 
membro. Tal como os espetáculos mais duradouros da 
Broadway, a peça neoliberal vem sendo encenada desde 
então, enquadrando vigorosamente o debate econômico 
dos últimos trinta anos.12

11.   Raworth, 2019, p. 91.
12.   Raworth, 2019, p. 78.



229

O enredo da “peça broadwayana” elegeu os atores princi-
pais para conduzir a economia: o Mercado, porque ele é eficiente 
e por isso deve ter liberdade absoluta; as Empresas, porque elas 
são o motor da inovação e por isso devem comandar tudo; as 
Instituições Financeiras, porque são instituições infalíveis e, 
portanto, detém os métodos mais eficazes; o Comércio, porque 
nele “todos” sempre ganham, e por isso não deve haver fronteiras 
para ele. Porém, desse palco devem ficar de fora os/as seguintes 
atores: o Estado, porque é incompetente; o Agregado Familiar, 
porque é doméstico e, por isso, deve ficar para as mulheres; os 
Bens Comuns, porque são trágicos e devem ser privatizados; 
a Sociedade, porque é inexistente e deve ser ignorada; a Terra, 
porque é inesgotável; o Poder, por ser irrelevante e, por isso, não 
deve nem ser mencionado.13

Fica evidente que a economia doméstica, área de domínio 
histórico das mulheres, foi alijada do pensamento econômico e, 
portanto, a economia foi pensada longe da perspectiva da sus-
tentabilidade. Por isso, o grande desafio para a geração presente 
e a futura é o desenvolvimento de uma economia inclusiva, na 
qual a equidade, a igualdade de gênero e o empoderamento das 
mulheres e das meninas sejam o cerne para o desenvolvimento 
de sociedades sustentáveis. “Outra preocupação de destaque das 
feministas tem sido a distinção entre igualdade formal e real. 
Enquanto a igualdade formal se refere à igualdade de direitos, a 
real se refere à igualdade de resultados”14.

Urge, pois, resgatar a história econômica desde o conheci-
mento das mulheres. Rosa Luxemburgo, em sua obra principal, 
A acumulação do capital, lembra que,

13.   Raworth, 2019.
14.   Deere; León, 2002, p. 47.



230

Como ocupação doméstica acessória do tempo não 
preenchido pela agricultura, o artesanato representou 
um papel importante na subsistência da economia cam-
ponesa. O desenvolvimento da produção capitalista 
conseguiu arrancar da economia camponesa um por um 
de seus ramos artesanais, para concentrá-los na produção 
fabril maciça.15

Luxemburgo conclui sua tese do capítulo sobre A luta 
contra a economia camponesa afirmando que, “A ruína do ar-
tesanato autônomo por força da concorrência do capital [...]” 
levou para a seguinte situação: “O resultado geral da luta entre 
capitalismo e economia mercantil simples é o seguinte: depois 
de o capital ter substituído a economia natural pela economia 
mercantil simples, ele mesmo vai tomar o lugar desta última”16.

Por isso, entendemos que o desenvolvimento susten-
tável passa pelo empoderamento e o bem viver das mulheres 
e de todos ou outros grupos de seres humanos, especialmente 
pelo desenvolvimento de uma economia feminista, não como 
um corpo teórico alternativo ou como uma metodologia ho-
mogênea e única, mas como uma contribuição efetiva para a 
transformação emancipatória da realidade econômica insusten-
tável, para uma realidade de sustentabilidade.

Neste sentido, percebendo momentos de fecundas dis-
cussões e debates, alertamos para a necessidade de uma maior 
participação e da promoção de lugares de debates sobre gênero, 
feminismos e sustentabilidade em futuros eventos da organi-
zação Gênero e Religião, envolvendo temas como economia 
feminista, feminismos latinoamericanos e sustentabilidade, 

15.   Luxemburgo, 1985, p. 271.
16.   Luxemburgo, 1985, p. 285.



231

com a presença de mulheres de povos tradicionais, dos movi-
mentos sociais, e especialmente aquelas que tem nos ensinado 
a pensar, agir e realizar pesquisas de outra maneira, a partir de 
práticas educativas comunitárias feministas, afinal:

Tomamos del feminismo varias pistas para pensar nues-
tras perspectivas políticas; entre ellas: 1) la crítica a la 
dominación capitalista y patriarcal; 2) el sistemático cues-
tionamiento a la cultura androcéntrica; 3) la reflexión que 
apunta a la deconstruccíon de las categorias duales, bina-
rias; 4) la búsqueda de horizontalidad y de autonomia; 5) 
la valoración del diálogo en la denuncia de los ordena-
mientos que pretenden disciplinar el campo de quienes 
resisten la dominación.17

Algumas considerações finais

Questões como bem estar e bem viver das mulheres, igual-
dade entre homens e mulheres, o empoderamento das mulheres 
e suas perspectivas, movimento de mulheres, direitos humanos, 
direitos à terra, mulheres pioneiras, desafios da/na maternidade 
e carreira, exclusão das mulheres, gênero e filosofia, femi-
nismo ameríndio, feminismos negros, feminismo comunitário, 
mulheres indígenas, a luta das mulheres por direitos, Gênero 
e trabalho, Gênero e religião, Equidade de Gênero, Gênero e 
Direitos à Terra e de Propriedade, foram alguns dos temas que 
apareceram em nossa roda de diálogos.

A diversidade de temas e a aderência do coletivo, que se 
manteve em todos os dias dos encontros e apresentações, de-
monstra a relevância do mesmo, especialmente pela diversidade 
de culturas e idiomas presente na roda. O diálogo intercultural 

17.   Korol, 2007, p. 17.



232

foi marcado pelo respeito, a ética e o desejo de tempos me-
lhores para nosotras, especialmente por estarmos recentemente 
saindo de um contexto de crises/caos, diante das problemáticas 
epidemiológica (pandemia de COVID-19), econômica, ética, 
socioambiental, entre outras.

A tão sonhada liberdade foi expressa no desejo e organi-
zação/realização de um encontro presencial em um contexto 
pós pandemia. Para muitas e muitos, foi possível restabelecer 
diálogos e fortalecer laços, mesmo após tantas mortes e uma 
vivência de isolamento social. O VIII Congresso seguiu com sua 
proposta acolhedora, ao mesmo tempo que se manifesta crítico, 
vivo e criativo. 

Diante de tantos desafios, nos (re)encontramos para 
reafirmar nossas identidades, e reafirmamos o nosso compro-
misso com os estudos de Gênero e Religião, com criticidade e 
amorosidade.

Referências

CARRILLO, Alfonso Torres. Hacer historia desde Abajo y desde el 
Sur. Colômbia: Ediciones desde abajo, 2014.

COELHO, Lina. Economia Feminista. In: HESPANHA, Pedro 
et al. Dicionário internacional da outra economia. Coimbra, 
Portugal: Almedina e CES, 2009. p. 128-133.

DEERE, Carmen Diana; LEÓN, Magdalena. O empoderamento da 
Mulher. Direitos à terra e direitos de propriedade na América 
Latina. Porto Alegre: UFRGS, 2002.

DI CIOMMO, Regina Célia. Ecofeminismo e Educação Ambiental. 
São Paulo: Editorial Cone Sul, 1999.

FREIRE, Paulo. Pedagogia dos Sonhos Possíveis. Rio de Janeiro: Paz 
& Terra, 2014.



233

GIL, Antonio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6. ed. 
São Paulo: Atlas, 2008.

KOROL, Cláudia. Hacia una pedagogia feminista. Géneros y 
Educación popular. Buenos Aires: Editorial El Colectivo, 2007.

LEFF, Enrique. Epistemologia ambiental. 2 ed. São Paulo: Cortez, 
2002.

LUXEMBURGO, Rosa. A acumulação do capital: contribuição 
ao estudo econômico do imperialismo; Anticrítica. Trad. de 
Marijane Vieira Lisboa; Otto Erich Walter Maas. 2. ed. São 
Paulo: Nova Cultural, 1985.

RAWORTH, Kate. Economia Donut: uma alternativa ao 
crescimento a qualquer custo. Rio de Janeiro: Zahar, 2019.





CAPÍTULO 16.

Yabás: o sagrado negro e 
feminino em diálogo com as 

epistemologias das macumbas

Indiara Tainan
Lucilene Athaide

Margarete Fagundes Nunes
Yalorixá Isabel Cristina Passos (Mãe Bel de Oyá)

Introdução

A rua é feminina. O físico de mulheres, feiticeiras e encan-
tadas cruza as vielas em busca de respeito e dignidade. A força 
delas, também está presente no barro que molda o nosso corpo 
na busca de uma transformação ancestral que vem de nossas 
mais velhas. Essa é a sabedoria originária dos corpos outrora ca-
tivos, mas que ainda passam por uma série de enclausuramentos 
na dita modernidade ocidental. Modernidade que carrega con-
sigo epistemicídios que são patriarcais, sexistas e misóginos, e 
que se ancora no que entendemos como “o conhecimento”. 

Pensando nisso, o objetivo deste trabalho é refletir cri-
ticamente sobre as considerações feitas a partir do Grupo de 
Trabalho (GT) intitulado Yabás: o sagrado negro e feminino 
em diálogo com as epistemologias das macumbas que compôs 
a programação do VIII Congresso de Gênero e Religião da 



236

Faculdades EST. Na manhã do dia 23 de agosto de 2023, o 
grupo esteve reunido na sala 102, do Prédio F, do Campus da 
Faculdades EST, em São Leopoldo, no Sul do Brasil. 

Além do formato tradicional dos Grupos de Trabalhos es-
perados em congressos, composto exclusivamente por pessoas 
da academia ou ligadas a programas de pós-graduação, optamos 
por convidar ao debate uma mulher negra Yalorixá1, matriarca 
de um terreiro de Candomblé, e liderança na comunidade em 
que vive, na cidade de São Leopoldo. Essa perspectiva de de-
bate parte da ideia de um conhecimento descentralizado e que 
abarca – e respeita, acima de tudo – o saber que é produzido por 
grupos marginalizados e que estão fora do que entendemos por 
séculos como “o culto”. 

O sociólogo porto-riquenho Ramón Grosfoguel2 diz que 
ainda, enquanto intelectuais, vivemos baseados na visão dos 
cinco países que moldaram o conhecimento no sistema-mundo 
ocidental: França, Alemanha, Inglaterra, Estados Unidos e 
Itália. Uma perspectiva eurocêntrica que já parte de um olhar 
epistemicida, que apaga as contribuições de determinados 
grupos para a construção das teorias científicas.

Não por acaso, a América Latina, onde se estabeleceram 
as colônias europeias, incluindo a alemã, durante muito tempo 
teve suas intelectuais e seus intelectuais reduzidos a espectadores 
enquanto as narrativas dos colonizadores eram primordial-
mente estudadas nos grandes centros acadêmicos. As Ciências 
Humanas Sociais, e assim, a Teologia, se inserem neste processo.

1.   Ialorixá ou yalorixá, também conhecida como mãe de santo e mãe de terreiro, 
é a sacerdotisa de um terreiro, seja ele de Candomblé, Umbanda ou Quimbanda.
2.   Grosfoguel, 2016.



237

Para refletir criticamente sobre o GT, consideramos ne-
cessário dividir esse artigo em breves seções para além desta 
Introdução. Na primeira delas, explicitamos como surge a pro-
posta do Grupo de Trabalho e o contexto regional e sociopolítico 
em que o mesmo está inserido. Em um segundo momento, ex-
plicitamos como se deu a discussão durante o Congresso e os 
tópicos que foram debatidos na conferência. Por fim, trazemos 
algumas considerações finais sobre a importância de debater o 
racismo religioso e a intolerância religiosa em ambiente aca-
dêmico, sobretudo em espaços que se propõem a refletir sobre 
Teologia com um olhar voltado para a diversidade. 

Certamente, nosso objetivo não é esgotar essa temática, 
mas, sim, contribuir para que novos GTs que se proponham a 
debater o sagrado africano, com diferentes abordagens, em con-
gressos nacionais e internacionais. 

“A minha história tem mais de 200 anos”: Um GT 
sobre raça no berço da colonização alemã

Sou africano, alemão e brasileiro
Originário, luterano, macumbeiro

Bato no peito, sou imperiano
A minha história tem mais  

de 200 anos” 
(Samba-enredo de 2024 da Escola 

de Samba Império do Sol,  
de São Leopoldo).3

3.   Tema de samba 2024 da Escola de Samba Império do Sol, de São 
Leopoldo. Compositores: Vinicius Brito, Vinícius Maroni, Inácio Rios e 
Chico Professor. Disponível em: https://prefeitura.poa.br/smc/noticias/
imperio-do-sol-homenageia-sao-leopoldo.



238

A colonização europeia também constituiu o Brasil en-
quanto nação e, por consequência, influenciou nos processos 
de produção e divulgação do conhecimento. Geograficamente, 
o Grupo de Trabalho (GT) esteve sediado na Faculdades EST, 
uma instituição com mais de 70 anos de fundação e que está in-
timamente ligada com o chamado Berço da Colonização Alemã 
no Brasil – a região do Vale do Rio dos Sinos, no Rio Grande do 
Sul. Os versos que abrem essa seção são justamente de um en-
redo campeão do Carnaval de Porto Alegre. A escola de samba 
Império do Sol, de São Leopoldo, levou para a avenida no ano 
de 2024 uma versão afrocentrada e originária dos processos 
históricos de constituição da cidade. Longe de se ater ao pio-
neirismo alemão na cultura, a agremiação optou por mostrar 
a formação da cidade de São Leopoldo pelas lentes de quem já 
estava nesta terra, onde agora, 200 anos depois, falamos sobre a 
espiritualidade negra para um público acadêmico.

A Faculdades EST surgiu no início do século XX da 
necessidade de uma formação teológica aos alemães de con-
fessionalidade luterana que estavam chegando em terras 
brasileiras desde o ano de 1824. Assim, no gene da instituição, 
já localizamos a importância de trazer ao debate uma espiri-
tualidade que seja diversa e plural. Reiteramos que nos dois 
últimos grandes congressos promovidos pela Faculdades EST (o 
Congresso Internacional e o Congresso de Gênero e Religião), 
as autoras deste GT propuseram Grupos de Trabalho que aco-
lheram trabalhos voltados à espiritualidade de matriz africana, 
sendo os únicos GTs sobre essa temática em específico em 
ambas as programações oficiais. Mas reiteramos também a exis-
tência do Grupo Identidade: um grupo de estudos atualmente 
coordenado pela Professora Mestra Selenir Kronbauer e que 
vem se consolidando nos últimos anos como um importante 



239

espaço para a divulgação do conhecimento feito por pessoas ne-
gras, abrangendo também a matriz africana em suas produções.

Também é importante dizer que o nosso interesse em 
falar da temática da matriz africana com óticas decoloniais e 
descoloniais não é totalmente novo nos espaços ocidentais de 
conhecimento, apesar da série de apagamentos que experien-
ciamos. A exunêutica4 já nos convida a refletir a lógica do 
mundo a partir de Exu, figura central e inicial do sagrado afro-
-brasileiro. Tudo começa com essa entidade. Da mesma forma, 
já se pensa hoje em uma “pedagogia das encruzilhadas”5, que 
tanto nos ensina sobre um saber que nasce nas ruas e circula 
pelos terreiros.

Diálogos sobre fé e sociedade – o GT

Para esse GT, foram recebidas propostas que dialogam a 
partir de figuras – entidades tais como Iemanjá, Oxum, Oyá, 
Nanã e da falange das mulheres das ruas, tais como as pomba-
-giras e as ciganas, mas que também reflitam sobre o papel do 
sagrado africano e/ou indígenas de forma geral na produção de 
conhecimento. 

Dentro deste Grupo de Trabalho, as proponentes, com-
preendem que o colonialismo e, a colonialidade, determinaram 
um espaço de marginalidade às cosmovisões africanas, indí-
genas e afro-brasileiras e com isso, buscam expressar outras 
perspectivas dentro da academia. Assim, foi convidada en-
quanto debatedora uma mulher negra de axé, para a articulação 
sobre os trabalhos e relatos de experiência recebidos. O objetivo 
foi de trazer a simbiose das ruas e dos terreiros para o diálogo 

4.   Silveira, 2012.
5.   Rufino, 2019.



240

coletivo no VIII Congresso de Gênero e Religião. Uma proposta 
que foi bem recebida pelos nossos pares. 

Ao todo, foram aceitos quatro trabalhos que se articulam 
diretamente com a proposta do GT. Optamos por realizar em 
uma única sessão, no dia 23 de agosto, entre as 08h30 e 12 horas, 
em formato presencial. A abertura do GT foi marcada pela fala 
das proponentes e também pela fala da debatedora, Mãe Bel 
de Oyá. O início do GT também contou com uma saudação 
coletiva em memória à Mãe Bernadete6, brutalmente assassi-
nada alguns dias antes do Congresso na região metropolitana 
de Salvador, Bahia, na região nordeste do Brasil: mais um caso 
de racismo em um país que anualmente soma mais de dois mil 
registros policiais de intolerância religiosa voltado às popula-
ções de terreiro.7

Cada pessoa debatedora teve 15 minutos para apresentar 
sua proposta, que na sequência foram debatidas por Mãe Bel de 
Oyá e pelo restante do grupo presente (com inscrição de inte-
ressados e interessadas organizada pelas proponentes do GT). 
As apresentações do GT foram realizadas por ordem alfabética. 
Assim, os trabalhos foram:

Antes de pérola das colônias – Terra indígena, de Aline 
Gobetti Oliveira; Representações de gênero na Umbanda: O 
machismo nosso de cada dia que chegou na encruzilhada, de 
Bruna David de Carvalho; Batuque, Umbanda e Quimbanda no 
Rio Grande do Sul: Um relato a partir da experiência em casas 
de matriz africana, de Laura Mallmann Marcht, João Magno 

6.   Maria Bernadete Pacífico foi assassinada em 17 de agosto com 25 tiros en-
quanto assistia televisão na casa que funcionava como sede da associação do 
quilombo, em Simões Filho, na região metropolitana de Salvador (Carmo, 2023).
7.   Ministério Dos Direitos Humanos e Cidadania, 2024.



241

Silva Ceratti e Gilmar Antonio Bedin e “Exu não é o diabo”: 
As representações midiáticas do Orixá da comunicação, de 
Lucilene Guimarães Athaide.

No local, esteve ainda disponível para visitação a ex-
posição de Jader Santini e Indiara Tainan, intitulada “Itan: A 
Criação do Mundo na versão Yorubá”. Um projeto ilustrativo 
itinerante que retrata a cosmovisão africana sobre a criação dos 
seres humanos e que já passou por diversas escolas e entidades 
do Rio Grande do Sul.

Todos os trabalhos foram apresentados e debatidos em 
um espaço físico disposto em formato circular. Essa escolha 
não acontece por acaso: primeiramente, entendemos que o cír-
culo coloca todas as pessoas em um nível de igualdade, sem 
ninguém à frente ou nas cabeceiras e, assim, quebra a hierar-
quia do saber, onde todos podem contribuir e avançar junto 
no conhecimento. Em um segundo momento, entendemos 
que a roda tem um significado relevante por ser um valor ci-
vilizatório afro-brasileiro. Ela remete ao movimento, e como 
podemos perceber, as manifestações culturais afro-brasileiras 
acontecem primordialmente em formato de círculo: como a 
roda de samba, a capoeira, entre outras. 

Destacamos também a presença da estadunidense 
Reverenda Dra. Beverly Wallace, que participou dos debates 
do GT (com auxílio em tradução de voluntário) como ouvinte. 
Beverly é teóloga e pesquisadora, expoente em estudos de 
Teologia Mulherista. O interesse desta renomada investigadora 
nas discussões proposta por este GT específico nos faz refletir 
que estamos no caminho certo e que cada vez mais devemos 
propor iniciativas como essa em congressos e seminários.



242

Figura 1. Pessoas participantes do GT 13

Fonte: arquivo pessoal das autoras, 2023.

Considerações

Nossa proposta desde o início considerou a importância 
de trazer o debate sobre a religiosidade de matriz africana a um 
centro de estudos teológicos. Nossa proximidade e admiração à 
Faculdades EST, ao Grupo Identidade e ao Programa de Gênero 
e Religião tornou isso possível.

Acreditamos que cada vez mais é imprescindível as ar-
ticulações que dialoguem entre a academia, a raça, teologia e 
tradições afro-brasileiras. Mas que isso não seja feito de uma 
maneira ocidentalizada ou estigmatizante, mas, sim, que leve 
em consideração os saberes das ruas e dos povos tradicionais.

Em uma manhã, tivemos um encontro rico, precioso e 
de muito aprendizado. Questionamos se momentos como esse 
não devem se repetir com maior frequência em lugares que se 
propõem a pensar teologia. E nossa resposta é: sim. Sigamos 



243

disponíveis ao diálogo e à construção de agendas conjuntas de 
luta, pesquisa e divulgação do conhecimento. Entendemos que 
a aprovação deste GT para compor a programação e a sua reali-
zação, é por si só um ato político.

Referências

CARMO, Wendal. As motivações para morte de Mãe Bernadete, 
segundo a polícia. Carta Capital, 16 nov. 2023. Disponível em: 
https://www.cartacapital.com.br/justica/as-motivacoes-para-
morte-de-mae-bernadete-segundo-a-policia/.

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas 
universidades ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico 
e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século XVI. 
Sociedade e Estado, Brasília, v. 31, n. 1, p. 25-49, jan./abr. 2016.

MINISTÉRIO DOS DIREITOS HUMANOS E CIDADANIA. No 
Dia Nacional de Combate à Intolerância Religiosa, MDHC 
reforça canal de denúncias. Agência gov, 21 jan. 2024. Disponível 
em: https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202401/
no-dia-nacional-de-combate-a-intolerancia-religiosa-mdhc-
reforca-canal-de-denuncias-e-compromisso-com-promocao-
da-liberdade-religiosa.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas: Exu como Educação. 
Exitus, Santarém, PA, v. 9, n. 4, p. 262-289, 2019.

SILVEIRA, Hendrix Alessandro Anzorena. Exunêutica: 
construindo paradigmas para uma interpretação afro-
religiosa. São Leopoldo, Faculdade EST, Mestrado Acadêmico, 
Disciplina de Hermenêutica, 2012.

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência 
encantada das macumbas. Rio de Janeiro: Mórula editorial, 
2019.





Sobre as autoras e autores

Alvori Ahlert – Doutor em Teologia (área: Religião e 
Educação) e mestre em Educação em Ciências (área: Filosofia). 
Possui estágio pós-doutoral em Educação. Professor associado 
da Universidade Estadual do Oeste do Paraná (Unioeste), no 
Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento Rural 
Sustentável (PPG-DRS). Pesquisador do Grupo Interdisciplinar 
e Interinstitucional de Pesquisa e Extensão em Desenvolvimento 
Sustentável – GIIPEDES (Unioeste). E-mail: alvoriahlert@
yahoo.com.br

Andrea S. Musskopf – Doutora em Teologia. Professora do 
Departamento de Ciência da Religião da Universidade Federal 
de Juiz de Fora (UFJF), Brasil. Líder do Grupo de Estudos 
Indecências – Religião, Gênero e Sexualidade (ReGeSex). 
E-mail: asmusskopf@hotmail.com

Angélica Bernate Rojas – Mestra em assessoria familiar e 
gestão de programas para a família pela Universidade de La Sabana, 
Colômbia. Teóloga pela Fundação Universitária da Colômbia. 
Pastora ordenada há 10 anos na Igreja Evangélica Luterana da 
Colômbia. Atualmente, na IELCO, realiza atividades pastorais na 
congregação São Paulo, na cidade de Bogotá, Colômbia.

Celso Gabatz – Doutor em Ciências Sociais e mestre em 
História. Possui estágio pós-doutoral pela Faculdades EST. 
Licenciado em Sociologia, Teologia e Filosofia. Professor co-



246

laborador no Programa de Pós-Graduação da Faculdades EST. 
E-mail: celso.gabatz@est.edu.br

Cinthia Méndez Motta – Guatemalteca, mestra em Dinâmica 
Humana e Saúde Mental na área de Psicologia. Licenciada em 
Teologia e realizou estudos em Teologia Feminista na Escola 
Feminista de Teologia da Andaluzia (EFETA). Realizou es-
tudos em Teologia, Psicologia e Feminismo. Cofundadora do 
Núcleo Mulheres e Teologia da Guatemala. Integra a Ameríndia, 
Guatemala. Atualmente é presidenta do Núcleo Mulheres e Teologia 
da Guatemala, coordena os cursos de extensão em: Teologia desde 
as mulheres e Espiritualidade ecofeminista. Facilita oficinas e vi-
vências ecofeministas e é professora na Faculdade de Teologia da 
Universidade Rafael Landívar. E-mail: cindu13@gmail.com 

Daniéli Busanello Krob – Doutora em Teologia pela 
Faculdades EST. Pesquisadora da área da violência contra as 
mulheres, vinculada ao Núcleo de Pesquisa de Gênero e Religião 
(NPG) da Faculdades EST. E-mail: danielibusanello@gmail.com 

Flor Esther Sánchez Murcia – Bogotana, mestra em Relações 
de Gênero. Teóloga de profissão, também possui estudos em 
Pedagogia e cursos de especialização em movimentos sociais. 
Pertence ao Concílio das Assembleias de Deus, onde desenvolve 
um trabalho na Pastoral Social, dirigindo a Fundação Caja de 
Esperanza, em um setor vulnerável da cidade de Bogotá. Lá, 
atendem meninas e meninos em condições de vulnerabilidade, 
fora da escola, migrantes, e também suas famílias, desenvol-
vendo projetos de apoio escolar, alimentar e práticas de cuidado 
com o meio ambiente. Também integra a equipe de Gênero do 
Diálogo Intereclesial pela Paz, com quem vem desenvolvendo 
a Política de Gênero do Dipaz, além de outras atividades com 
perspectiva de gênero na construção da paz na Colômbia.



247

Graziela Rinaldi da Rosa – Professora de Filosofia e Educação 
Popular no Instituto de Educação da FURG (IE-FURG) e pro-
fessora colaboradora do D’Generus (UFPEL-RS). Integrante 
da Rede Brasileira de Mulheres Filósofas e do GT Gênero e 
Filosofia da ANPOF. É colaboradora do Grupo de Pesquisa 
Sexualidade e Escola (GESE/FURG), coordenadora da linha 
de pesquisa “Relações de gênero e feminismos na educação” 
(GESE/FURG). Integra também o Grupo de Pesquisa Educação 
Popular, Metodologias Participativas e Estudos Descoloniais 
(UNISC-RS) e o Conselho Municipal dos Direitos da Mulher 
de São Lourenço do Sul/RS. E-mail: grazirinaldi@gmail.com 

Indiara Tainan – Mestra pelo Programa de Mestrado 
Profissional em Ensino de História da Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul (UFRGS). Licenciada em Pedagogia pelo 
Centro Universitário da Igreja Metodista. Atualmente é profes-
sora do Ensino Fundamental na região do Vale do Sinos (RS).

Liége Costa da Silva – Bogotana, mestra em Relações de 
Gênero. Teóloga de profissão, também possui estudos em pe-
dagogia e cursos de especialização em movimentos sociais. 
Pertence ao Concílio das Assembleias de Deus, onde desenvolve 
um trabalho na Pastoral Social, dirigindo a Fundação Caja de 
Esperanza, em um setor vulnerável da cidade de Bogotá. Lá, 
atendem meninas e meninos em condições de vulnerabilidade, 
fora da escola, migrantes, e também suas famílias, desenvol-
vendo projetos de apoio escolar, alimentar e práticas de cuidado 
com o meio ambiente. Também integra a equipe de Gênero do 
Diálogo Intereclesial pela Paz, com quem vem desenvolvendo 
a Política de Gênero do Dipaz, além de outras atividades com 
perspectiva de gênero na construção da paz na Colômbia.



248

Lucilene Athaide – Doutoranda em Ciências da Comunicação, 
com ênfase em Processos Midiáticos, na linha de pesquisa 
Mediatização e Processos Sociais, na Universidade do Vale do 
Rio dos Sinos (Unisinos). Mestra em Ciências Sociais, com es-
pecialização em Políticas e Práticas Sociais, na linha de pesquisa 
Identidades e Sociabilidades, também pela Unisinos. Graduada 
em Comunicação Social com habilitação em Jornalismo pela 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS).

Manueli Tomasi – Doutoranda no Programa de Pós-
‑Graduação em Psicologia Social e Institucional (UFRGS). 
Psicóloga de formação. Professora do curso de Psicologia pelo 
Centro Universitário da Serra Gaúcha (FSG). Integrante do 
Núcleo de Estudos e Pesquisas em Processos Institucionais, 
Coletivos e de Subjetivação (NEPPICS). E-mail: manueli.to-
masi@fsg.edu.br

Marcelo Ramos Saldanha – Doutor em Filosofia e mestre 
em Teologia. Possui estágio pós-doutoral pela Faculdades EST. 
Licenciado em Teologia e Artes Visuais. Professor adjunto da 
Faculdades EST. E-mail: marcelo.saldanha@est.edu.br

Margarete Fagundes Nunes – Doutora e mestra em 
Antropologia Social pela Universidade Federal de Santa Catarina 
(UFSC). Licenciada em Ciências Sociais pela Universidade 
Federal de Santa Catarina (UFSC). De 2013 a 2021, integrou 
o corpo docente permanente do Programa de Diversidade 
Cultural e Inclusão Social da Universidade Feevale/RS e, de 
2014 a 2021, também fez parte do corpo docente do Mestrado 
Profissional em Indústria Criativa da mesma instituição. 
Durante esse período, participou dos grupos de pesquisa: 
Metropolização e Desenvolvimento Regional, Meio Ambiente 
e Sociedade e Indústria Criativa (Feevale/CNPq). Coordenou 



249

o projeto de pesquisa Contos do Vale: trabalho, memória am-
biental e territorialidades na bacia hidrográfica do rio dos Sinos. 
É membro efetiva da Associação Brasileira de Antropologia.

Maricel Mena-López – Doutora e mestra em Ciências da 
Religião, na área de Bíblia, pela Universidade Metodista de 
São Paulo (Umesp). Atualmente é professora de Bíblia na 
Universidade Santo Tomás, em Bogotá, Colômbia. E-mail: ma-
ricelmena@usta.edu.co 

Marilú Rojas Salazar – Doutora em Teologia Sistemática 
pela Universidade Católica de Lovaina, Bélgica. Teóloga femi-
nista e professora do curso de Doutorado em Estudos Críticos 
de Gênero da Universidade Iberoamericana da Cidade do 
México e do Mestrado em Teologia e Mundo Contemporâneo 
do Departamento de Ciência da Religião. Pertence à TEIFEM 
– Teólogas e Pesquisadoras Feministas do México). Diretora 
da revista Sophias – Revista de Reflexão Interdisciplinar 
de Teologia Feminista no México, integrante fundadora da 
Academia de Teologia no México, da UPM. Foi integrante 
da DARE – Discernment and Radical Engagement, que per-
tence ao Council for World Mission. É integrante da linha de 
pesquisa em teologia, hermenêutica e práxis da experiência reli-
giosa do departamento de Ciência da Religião da Universidade 
Iberoamericana e professora convidada da Universidade Lasalle. 
E-mail: saroma24@gmail.com

Marli Brun – Doutora em Educação, mestra em Teologia. 
É, também, especialista em Gestão Social, teóloga, filósofa. 
Professora da Faculdades EST, co-coordenadora do Programa 
de Gênero e Religião. É pastora da Igreja Evangélica de Confissão 
Luterana no Brasil. E-mail: marlibrun@gmail.com



250

Mercedes L. García Bachmann – Doutora em Teologia 
pela Lutheran School of Theology at Chicago. Doutora Honoris 
Causa pelas Faculdades EST, São Leopoldo/RS, Brasil. Diretora 
do Instituto para a Pastoral Contextual da IELU, Argentina–
Uruguai. E-mail: mgarciabachmann@yahoo.com.

Osvaldina dos Santos Araujo – Doutora em Sociologia. 
É pesquisadora associada do Laboratório Interdisciplinar 
Solidariedades, Sociedades, Territórios – LISST/L’UT2J e 
integrante da linha de pesquisa “Gênero(s), corpo(s) e sexua-
lidade(s)” do Grupo de Estudos e Pesquisas Eneida de Moraes 
sobre a Mulher e as Relações de Gênero (GEPEM/UFPA). 
E-mail: osvaldinasaraujo@yahoo.com.br

Rosângela Angelin – Doutora em Direito pela Universidade 
de Onsabrueck, Alemanha. Possui estágio pós-doutoral pela 
Faculdade EST, São Leopoldo/RS. Professora do Programa de 
Pós-Graduação em Direito da Universidade Regional Integrada 
do Alto Uruguai e das Missões (URI), Santo Ângelo/RS. E-mail: 
rosangela@san.uri.br

Rosemarie Gartner Tschiedel – Doutora em Psicologia 
Social pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 
(PUC-SP). Psicóloga de formação. Professora associada do 
curso de Psicologia e do Programa de Pós-Graduação em 
Psicologia Social e Institucional da Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul (UFRGS). Coordenadora do Núcleo de 
Estudos e Pesquisas em Processos Institucionais, Coletivos e de 
Subjetivação (NEPPICS). E-mail: rosetschiedel@gmail.com

Sabrina Senger – Mestra, teóloga feminista, colaboradora na 
realização do Projeto “Desmantelando os Fundamentalismos: a 
Justiça de Gênero como caminho para a vida digna”, desenvol-



251

vido pelo Programa de Gênero e Religião da Faculdades EST. 
E-mail: binasenger@hotmail.com.

Silvia Regina de Lima Silva – Doutora em Estudos de 
Sociedade e Cultura pela Universidade de Costa Rica (UCR). 
Teóloga de formação. Professora da Universidade Nacional 
da Costa Rica. Diretora do Departamento Ecumênico de 
Investigação (DEI). E-mail: siljai2006@yahoo.es 

Sofía Chipana Quispe – Aymara do Estado Plurinacional 
da Bolívia. Integrante da Comunidade de Sábias e Teólogas 
Indígenas de Abya Yala e da comunidade de Teologia Andina 
do Peru, Argentina e Bolívia. E-mail: warmi_pacha@hotmail.
com 

Waneska Bonfim – Mestra em administração/gestão 
organizacional. Jornalista de formação. Coordenadora político-
-pedagógica da Diaconia. Autora do livro Sustentabilidade nas 
ONGs: da militância política ao desenvolvimento institucional 
(2015). E-mail: waneska@diaconia.org.br

Yalorixá Isabel Cristina Passos (Mãe Bel de Oyá) – Mulher 
negra, de 56 anos, residente na cidade de São Leopoldo. Como 
referência e liderança em seu Egbé (comunidade de terreiro), 
além de conduzir sua comunidade espiritual, também oferece 
em sua região – principalmente para mulheres em situação 
de vulnerabilidade, mulheres trans, mulheres em situação de 
prostituição e integrantes do Axé – ações voltadas à formação 
profissional, geração de renda e cuidado com a natureza. Tudo 
isso de forma natural, ensinando na cozinha do Axé os preceitos 
e valores ancestrais da matriz do Candomblé.





Índice remissivo

A
Afetos 56, 190, 196, 251
Ancestralidade 44, 88, 219, 251
B
Branca 50, 251
C
Colonialidade 144, 237, 251
Colonialismo 47-48, 194, 237, 251
Comunidade 38, 44, 54-55, 57, 69, 71, 76, 78, 90, 95-98, 101, 

110-111, 133, 135, 182, 219, 234, 249, 251
Contexto 23, 43, 53, 75, 80, 87, 94, 104, 112, 122-123, 126-

128, 132, 137, 139, 169, 176-178, 187-188, 191, 
193-194, 205, 220-221, 225, 230, 235, 251

Corpo 14, 17, 35-36, 38-40, 49, 53-54, 71, 77-78, 89-
90, 93, 97-101, 194, 196, 219-220, 228, 233, 246, 
248, 251

Corpos 5, 8-9, 13-15, 17-20, 27, 30, 35, 38-40, 44, 46-51, 
53, 56, 67, 77-80, 86, 90-91, 93-96, 98-101, 176, 
191-192, 194, 219, 233, 251

Cultura 8, 24, 68, 70-71, 76, 82, 84-85, 87, 92, 102, 149, 
177, 180, 183, 193, 201, 209-210, 213, 220, 222, 
229, 236, 249, 251

D
Decolonial 9, 41, 79, 141, 196, 251
Discursos 9, 45, 77, 100, 125, 138, 167, 188-189, 194, 200-

202, 208, 251
E
Educação 62, 79, 84, 95, 134-135, 138, 142, 178, 214, 220-

221, 230, 241, 243, 245, 247, 251
Epistemologia 65, 69, 223, 231, 251



Epistemologias 6, 8-10, 17, 69, 100, 143, 233, 251
Espiritualidade 9, 11, 51-52, 65, 87-88, 93, 219, 236, 244, 251
Experiência 22, 39, 52, 65-67, 75, 77, 94, 98, 100, 106, 125, 128, 

140, 146, 148, 187, 192-193, 206-207, 210, 214, 
216, 219-220, 237-238, 247, 252

F
Feminismo 14-15, 17, 20, 48, 58, 123, 141, 194, 196, 214, 219, 

222, 229, 244, 252
Feminista 5, 9, 16-17, 20, 57, 70, 73, 75, 79, 92, 101, 103, 110, 

123-125, 127, 133, 136-137, 190-191, 194, 196, 
221-222, 225, 228, 230-231, 244, 247-248, 252

G
Gênero 5-11, 14-16, 18-19, 21-23, 27, 31, 35, 61, 64, 70, 

75, 77-78, 93-95, 99-101, 103-104, 109, 121, 123, 
125, 128-129, 131-135, 137-139, 141-143, 145-146, 
148-156, 161-162, 167, 169, 173-174, 176-178, 
180-182, 187-188, 191-194, 197, 199-200, 213-215, 
218-221, 223, 225, 227-230, 233, 236, 238, 240, 
243-245, 247-249, 252

H
História 17, 31, 35, 43, 47, 50-52, 54-55, 71, 76, 80, 82-83, 

85, 88-90, 92, 95-96, 98-99, 105-111, 141-142, 169, 
171, 173-174, 178-180, 190, 192, 196, 200, 203, 
206, 227, 235, 243, 245, 252

I
Identidade 8-9, 17, 22, 31, 39, 45, 50-52, 56, 82, 87-89, 95, 97, 

112, 124, 150, 187, 195, 199, 201, 206, 208, 210, 
213, 219-220, 236, 240, 252

J
Justiça 6-10, 14, 63, 69, 76, 90, 103, 145-148, 150-156, 

169, 176, 195, 209, 214, 248, 252
L
Liberdade 6, 8-9, 13-19, 22, 27, 31, 35-41, 95, 98, 100, 112, 

145, 154-155, 173, 194, 200, 206-208, 213, 220, 
227, 230, 252

M
Memória 53-54, 79, 105-106, 122, 196, 203, 238, 247, 252
Movimentos 8, 13, 18, 21, 25-26, 29, 33, 67-68, 78-79, 87, 90, 

122, 124, 126, 128-129, 131, 136-137, 147, 156, 
187-188, 193, 202, 214, 229, 244-245, 252



Mulheres 6-7, 10, 13-14, 16, 18, 23-25, 33, 45-49, 51, 55-56, 
61-65, 67-71, 75-78, 80, 84-87, 89-91, 93-99, 104-
106, 109-112, 125, 136, 140, 145-146, 149-155, 157-
162, 165, 167, 169, 173-182, 187-195, 197, 214, 218-
220, 222-223, 225-229, 233, 237, 244-245, 249, 252

N
Negra 5, 9, 18, 23, 37, 41, 57, 75-78, 92, 127, 234, 236-

237, 249, 252
O
Opressão 8, 10, 29, 99, 151, 195, 252
P
Perspectiva 6, 8-10, 16, 44-45, 52, 62, 64-65, 70, 75-76, 92-94, 

99-101, 110, 122-123, 125-126, 129-130, 134, 140-
141, 146-148, 151, 161, 173-174, 178, 181-182, 
184, 203, 210, 214-215, 219-222, 224-225, 227, 
234, 244-245, 252

Política 15, 17, 19, 30, 109-110, 122-124, 129-131, 134-
139, 142, 147-148, 150, 152-153, 155-156, 176, 
182-183, 188, 190, 202-203, 205-206, 208, 210-
211, 218, 224, 244-245, 249, 252

Produção 5, 121-122, 125, 127-135, 138, 141, 146-147, 150, 
153-154, 219, 224, 228, 236-237, 253

R
Religião 5-8, 10-11, 14, 19, 21-22, 27, 31, 35, 48, 50, 61, 77-

78, 82, 85, 88, 91, 93, 109, 121-122, 124-125, 129-
130, 132-135, 138-140, 143, 182, 187-190, 199, 
201, 204, 207, 210, 213-215, 220-221, 223, 228-
230, 233, 236, 238, 240, 243-244, 247, 249, 253

Religiosa 17, 30, 51, 59, 82, 89, 109, 125, 130, 138, 140, 173, 
176, 184, 188-189, 196, 199-200, 202-204, 208-
210, 235, 238, 241, 247, 253

Resistência 8-9, 23-25, 31-32, 53, 77, 80, 95, 97, 101, 136-137, 
146, 188, 193, 195, 214, 219, 253

S
Saberes 8-9, 27, 33, 141, 143, 148, 153, 188, 195, 213-214, 

219, 224, 240, 253
Sagrado 6, 10, 45, 48, 51, 56-57, 66, 68, 78, 88, 97, 173, 182, 

218-219, 233, 235, 237, 253
Sexualidade 8, 56, 95, 135, 139, 142, 149, 179, 243, 245, 248, 253



Social 8, 21, 24, 26, 30, 33, 38, 47, 49, 70, 75-76, 80, 85, 
88, 90, 92, 108-109, 123, 126, 132, 136, 138, 141, 
146-150, 152, 155, 168, 174, 178, 180-181, 183-
184, 187, 192, 194-195, 200, 203, 206, 208, 218-
219, 223-225, 230-231, 244-248, 253

T
Teologia 7, 61-62, 68-69, 92, 111, 122, 124-127, 129-132, 

134, 139-143, 196-197, 200, 204, 213, 234-235, 
239-240, 243-244, 246-249, 253

Territórios 8, 44-51, 53-54, 56, 62, 96, 146, 158, 178, 194, 219, 
222, 248, 253

Trans 14, 18-19, 249, 253
V
Vida 7, 11, 14-15, 17-18, 21, 24, 31, 33, 38-39, 44-46, 48, 

51-57, 62-63, 66-71, 77-78, 84-85, 88-89, 96-100, 
105, 109, 111, 140-141, 145-146, 151, 154-155, 
162, 166, 169, 171, 174, 178-179, 182, 201-202, 
204, 219-220, 223, 225, 248, 253

Violência 6, 10, 14-15, 18, 48, 51, 63-64, 66, 69, 71, 93-101, 
111, 134, 150, 155, 157, 161-162, 164, 166-169, 173-
178, 180-182, 187, 191-193, 197, 220, 223, 244, 253





Acesse nosso site e conheça 
toda a nossa coleção.

www.editorarecriar.com


	Página em branco

